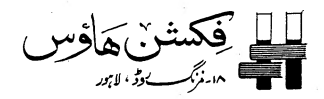
بالرح اور مد بی کردنی

ڈا کٹرمبارک علی



```
جمله حقوق محفوظ ہیں
```

تاریخ اور مذہبی تحریکیں

# فهرست

پیش لفظ

| -2  | تعارف                                                        | 9   |
|-----|--------------------------------------------------------------|-----|
| -3  | برصغیر کی اسلامی ند ہبی تحریکییں                             | 17  |
| -4  | تقتیم کے بعد ہندوستان و پاکستان میں ابھرتے ہوئے زہبی رجحانات | 38  |
| -5  | هندو ندهبی تحریکییں                                          | 63  |
| -6  | سکھ نہ ہی تحریکیں                                            | 74  |
| -7  | عیسائیت میں ندہبی تحریکییں                                   | 80  |
| -8  | یمودیت اور مذہبی تحریکییں                                    | 88  |
| -9  | ند ہی فرقے اور علیحد گ                                       | 93  |
| -10 | نه می عدم رواداری                                            | 101 |
| -11 | ندجب كاسياسي استعال                                          | 108 |
| -12 | رینا سال اور اسلامی معاشره                                   | 114 |
| -13 | كتابيات                                                      | 123 |

# يبش لفظ

جن معاشروں میں اب تک فرجب کی بنیادی اور اولین حیثیت ہے وہاں سیاست ' معیشت' اخلاق اور تمام ساجی معالمات کے لئے اس سے ہی اتھارٹی کی جاتی ہے اور زندگی کے ہر پہلو کو فرجب کی روشنی میں دیکھا جاتا ہے۔ اس کے بتیجہ میں خود فرجب اپنی شکل اور ڈھانچہ کو بدلتا رہتا ہے۔ اس مختصر سے مطالعہ میں فرجی تحریکوں کا مطالعہ اسی نقطہ نظر سے کیا گیا ہے۔ وہ تحریکیں بھی کہ جو بنیاد پرستی کا دعوی کرتی ہیں۔ وہ بھی خالصیت کو برقرار رکھنے میں ناکام ہوتی ہیں۔ وقت کے ہاتھوں نہ صرف انسان بدلتا ہے بلکہ نظریات و افکار بھی بدلتے ہیں۔ جدید دور میں ایک نقطہ نظریہ پیدا ہوا ہے کہ انسانی ساج اور اس کے بدلتے تقاضوں کو سیکولر افکار کی روشنی میں حل کیا جائے کیونکہ حالات کی تبدیلی میں وہ مرحلے آ جاتے ہیں کہ جمال فرجب سے اتھارٹی لینا ناممن ہو جاتا ہے۔ اس جود کو تو شرح کے لیے اور ترتی کی راہ سے رکاوٹیس دور کرنے کے لئے ضروری ہے کہ سیاست ' وہ رسی کو دیوں کو فرہب سے آزاد کیا جائے۔

۔ یہ مخضر سا مطالعہ قار کیں کو مزید مطالعہ کے لئے ایک فریم ورک دے گا تاکہ ہم موجودہ دور میں مختلف نداہب میں ابھرنے والی نہ ہی تحریکوں کو سمجھ سکیں-

مبارک علی

لايور 1998ء

## تعارف

نداہب کی تاریخ میں سے سوال بری اہمیت کا حامل رہا ہے کہ کیا معاشرے کی سابی معاشی اور فہ ہی تبدیلیوں کے ساتھ فہ ہب کو بھی بدلنا چاہئے یا اے اپنی بنیادی تعلیمات پر برقرار رکھنا چاہئے؟ وہ لوگ کہ جو فہ ہب کی بنیادی تعلیمات کو اہمیت دیتے ہیں۔ ان کا نقط نظر سے ہوتا ہے کہ ان تبدیلیوں کے باوجود بنیادی تعلیمات کی روشنی میں زندگی گذاری جا سکتی ہے۔ ان کے اس روسے کا نتیجہ سے نکلتا ہے کہ وہ دو سرے لوگوں سے دور ہوتے چلے جاتے ہیں انہیں علیحدگی میں رہتے ہوئے اپنی دنیا آپ بنانے کی کوشش کرنا ہوتی ہے۔ اس کے بر عکس دو سرے وہ لوگ ہیں کہ جو سجھتے ہیں کہ تبدیلیوں کے ساتھ ہوتی ہے۔ اس کے بر عکس دو سرے وہ لوگ ہیں کہ جو سجھتے ہیں کہ تبدیلیوں کے ساتھ جب فہرہ کی بنیادی تعلیمات ساتھ نہ دے سکیس تو پھراس کی نئے انداز میں تاویل کرنی جب فہرہ کو زمانہ کے مطابق ڈھالا جاسکے اور اس کو حالات کے تحت اپنے مفادات کے لئے استعمال کیا جاسکے۔

یہ دو رجانات ندہی تحریکوں میں اہم رہے ہیں۔ اول رجان خالمیت کو برقرار رکھنے والا ہے۔ اس میں کتابوں کے متن کو اس کے لغوی معنوں میں سمجھا جاتا ہے اور فرد کو یہ حق نہیں ہوتا ہے کہ وہ الن کے معنی بدل کراسے اپنی مرضی کے مطابق ڈھال سکے۔ دو سرے رجان میں فرد کو یہ حق ہوتا ہے کہ وہ النی کتابوں کے متن سے اپنے معنی نکال کر ان کو حال کی روشنی بیان کرے اور فدہب کو اپنی ضروریات کے مطابق تبدیل کرتا رہے۔

ان دو رجانات میں بھشہ تصادم رھتا ہے۔ خالعیت کے پیروکار فدہب کی نئی تاویل اور تغییر کریٹوالوں پر الزام لگاتے ہیں کہ یہ فدہب کو مسخ کرتے ہیں اور اس کو حالات کی روشنی میں اپنے مفادات یا دو سرول کے مفادات کے تحت نئے معنی دیتے ہیں۔ اس طرح فدہب کی نئی تغییرے اکثر فائدہ حکمران طبقوں کو ہو تا ہے۔ اس کی مثال اسلامی تاریخ میں

ملتی ہے کہ جب فقہا اور علاء نے اہل اقتدار کی مرضی و خواہش کے تحت ندہب کی تفسیر کی۔ جب باوشاہت کا ادارہ قائم ہوا تو اسے ندہب کی روسے جائز قرار دیدیا۔ جب امراء نے دولت اکھٹی کرلی اور جائدادیں بنالیں تو نجی جائداد بھی مقدس ہو گئی۔ یہ فقہاء بادشاہوں کے دربار میں حاضر رہتے تھے اور جیسی ضرورت ہوتی تھی اس کے مطابق فتوے دے کران کے اقدامات کو جائز قرار دیدیتے تھے۔

موجودہ دور میں فدجب کی جدید تفیر کرنیوالوں کا استدلال یہ ہے کہ وہ اپنے عمل اور نظریات سے فدجب آلو قائم کئے ہوئے ہیں ورنہ فدجب نئ تبدیلیوں کی زدمیں آکر ختم ہو جاتا۔

خالعیت کے پیروکاروں کے لئے تبدیلی کے اس عمل میں اپنی علیحدگی کو بر قرار رکھنا مشکل ہوتا ہے۔ وہ تبدیلیوں کے اس ماحول میں رہتے ہوئے علیحدہ سے جزیرہ بنا تو لیتے ہیں گر انھیں ہر دم خطرہ رھتا ہے کہ یہ ماحول انھیں ہڑپ کر جائے گا اور وہ اپنی شناخت کو قائم رکھنے کے لئے وہ اپنے اصولوں پر سختی سے کاربند ہوتے ہیں۔ ان کی معاشرے میں پذیرائی اس وقت ہوتی ہے کہ جب معاشرہ سیاسی و معاشی یا ساجی ، کران سے گذر تا ہے اس وقت ندہب کی بنیاد لوگوں کے لئے اپیل کا باعث بنتی ہے کہ وہ ووبارہ سے بنیادی تعلیمات پر عمل کرکے معاشرہ کو بمتر بنا کیں۔

دوسری صورت میں خاصیت کی تعلیمات معاشرے کے محروم طبقوں کے لئے کشش کاباعث ہوتی ہیں کہ جو بنیاد تعلیمات میں اپنی محرومیوں کا حل ڈھونڈتے ہیں۔ اور امیر کرتے ہیں کہ معاشرے سے ناہمواری کا خاتمہ ہوگا اور انھیں مساوی مقام ملے گا۔ خاصیت اور ترقی پذیر رحجانات کے ساتھ ساتھ ندہی نقطہ ہائے نظر میں طبقاتی

تقسیم بھی آ جاتی ہے۔ مثلاً وہ لوگ کہ جو ند ب کی خالعیت اور بنیاد پر زور دیتے ہیں وہ خود کو دو سروں سے اعلی سمجھنے لگتے ہیں کیونکہ ان کا سے اعتقاد ہو تا ہے کہ فد ہب کے سپج اور اصلی پیروکار وہ ہیں جبکہ دو سرے لوگ فد ہب کی اصلیت سے گریز کرکے اس کی مسخ حالت کو افتیار کئے ہوئے ہیں۔ للذا اس رتجان کی وجہ سے وہ دو سرے لوگوں کو حقیر گردانتے ہیں۔

یمال پر طبقاتی سوال اس وقت ابھر کر آتا ہے کہ جب خاصیت کے پیروکار اس بات پر زور دیتے ہیں کہ وہ الئی کتاب کے متن کے اصلی معنوں کو مانتے ہوئے بنیادی تعلیمات پر عمل پیرا ہیں۔ معاشرے کے سابی و معاشی ضروریات میں اصل تعلیمات پر بھی وہ ہی عمل کر کتے ہیں کہ جو معاشی طور پر خوش حال ہوں اور اس قابل ہوں کہ ان تعلیمات کے بوجھ کو برداشت کر سکیں۔ مثلا خواتین کے پردے کی مثال ہے۔ اس روایت کو معاشی طور پر آسودہ لوگ ہی برداشت کر سکتے ہیں کہ وہ اپنی خواتین کو گھروں میں کو معاشی طور پر آسودہ لوگ ہی برداشت کر سکتے ہیں کہ وہ اپنی خواتین کو گھروں میں رکھیں اور انھیں کام کاح کی غرض سے باہر نہ جانیں دیں۔ لیکن غریب لوگ اپنی خواتین کی خواتین کی خواتین کی خواتین کی خواتین کی کام کرتی ہیں۔ اور امراء کے گھروں میں بھی تاکہ اپنے خاندان کے معاشی ہو جھ کو برداشت کر کرتی ہیں۔ اور امراء کے گھروں میں بھی تاکہ اپنے خاندان کے معاشی ہو جھ کو برداشت کر سکتی ہیں۔ سے صورت حال عبادت میں فرائض کی ادائیگی کی ہے کہ امیر و دولت مند اور معاشی طور پر معظم طبقہ ان عبادات کی ادائیگی کی ہے کہ امیر و دولت مند اور معاشی طور پر معظم طبقہ ان عبادات کی ادائیگی کی ہے کہ امیر و دولت مند اور معاشی طور پر معظم طبقہ ان عبادات کی ادائیگی بیاندی سے کر سکتا ہے۔ جب کہ غریب معاشی طور پر معظم طبقہ ان عبادات کی ادائیگی بیاندی سے کر سکتا ہے۔ جب کہ غریب

یہ فرق بھی ان دو طبقوں میں دوری قائم رکھتا ہے۔ خالعیت کے پیروکار اس رویہ کو فدہب سے دوری' بے گائی اور گراہی قرار رہتے ہیں۔ یہ فرق اس وقت اور بڑھ جاتا ہے کہ جب یہ طبقہ اعلی یا متوسط طبقہ کے لوگ اپنی تعلیم کی وجہ سے یہ سیجھتے ہیں کہ انھیں فدہب اور اس کی تعلیمات کا زیادہ علم ہے۔ جب کہ غریب عوام جابل و ان پڑھ اور توھات میں گرفنار فدہب کی اس روح سے نا واقف ہیں۔ للذا اپنے اور عوام کے درمیان اس فرق کو قائم رکھتے ہوئے ان کے رویہ میں سنجیدگی بردباری اور آجاتی ہے اور وہ ان تمام سرگرمیوں سے دور رہتے ہیں کہ جن کا تعلق عوام سے ہوتا ہے۔

وہ ان تمام سرگرمیوں سے دور رہتے ہیں کہ جن کا تعلق عوام سے ہوتا ہے۔

اس کے برعکس ان پڑھ' جابل' محنت مزدوری کرنے والے اور دن رات مشقت

کی زندگی گزارنے والے عوام کو ایک ایسے فدہب کی ضرورت ہوتی ہے کہ جو ان کی حالت اور ماحول کے مطابق ہو۔ اس لئے وہ چاہتے ہیں کہ انھیں ایسے مواقع ملیں کہ جب وہ رقص کر سکیں 'گانا گا سکیں 'محفلیں سجا سکیں' اور اس طرح اپنے اندر کی تھٹن کو نکال سکیں۔ اس قتم کے مواقع عوام کو پیروں کے عرسوں' محفل قوالی' میلاد کی محفلوں' اور نعت خوانی کی محفلوں میں ملتے ہیں۔ نذر نیاز اور تہوار ان کی زندگی میں تبدیلی لے کر آسکتے ہیں اور وہ اپنی محنت و مشقت اور بے مزہ زندگی کو ان مواقع سے رنگین و آسودہ بنانے کی کوشش کرتے ہیں۔

اس طرح ندہب کے یہ دو رحجانات خواص و عوام کے جذبات اور نقطہ ہائے نظر کو ظاہر کرتے ہیں۔ ندہب کی ان دو شکلوں کو خالص اور مقبول عام بھی کہا جاتا ہے۔ اس میں خالعیت کی جماعت کی راہنمائی علا کرتے ہیں کہ جو ندہب کی بنیادی تعلیمات پر زور دیتے ہیں۔ جب کہ و سری جماعت میں طا (جو کہ فدہب کا بہت قریب سے مطالعہ نہیں کرتے ہیں) پیر و صوفی ہوتے ہیں۔ کہ جو عوامی جذبات کو ابھرنے اور اس کے اظہار کرنے کی حوصلہ افزائی کرتے ہیں۔ کہ جو عوامی جذبات کو ابھرنے اور اس کے اظہار کرنے کی تختی و تشدد کی بنا پر اس کے مانے والوں کی تعداد کم ہی رہتی ہے۔ جب کہ مقبول عام نہیں ملک میں لوگوں کی اکثریت ہوتی ہے اور اپنی ساجی و ثقافتی دکشی کے باعث یہ عوام کی زندگی میں اہم کردار ادا کرتا ہے۔

ندہب کے بارے میں معاشرے کے مختلف طبقوں کے رویے ساجی و معاثی تبدیلیوں کے ساتھ ساتھ بدلتے رہتے ہیں۔ اگر ان رویوں میں کوئی تبدیلی نظر نہیں آئے تو اس کا مطلب ہے کہ معاشرہ ان تبدیلیوں سے دو چار نہیں ہوا ہے۔ اور ایک جگہ ٹھرا ہوا ہے۔

#### \_1\_

ندبی اصلاحی تحریکیں اور ندبی معاشی تحریکیں ان دونوں کے مقاصد' تنظیم' اور منشوروں میں بڑا فرق ہو تا ہے۔ اصلاحی تحریکیں اس بات پر زور دیتی ہیں کہ معاشرہ کے اندر تبدیلی لائی جائے اور افراد کو کردار کے لحاظ سے صالح بنایا جائے۔ اس مقصد کے لئے یہ عبادات۔ ذکر۔ مراقبہ۔ وعظ و تبلیخ کو استعال کرتے ہیں۔ ان کے ہاں تنظیم کی رکنیت پر کوئی پابندی نمیں ہوتی ہے اور ان کے دروازے ہرایک پر کھلے ہوتے ہیں تا کہ زیادہ سے زیادہ لوگ ان سے فیض یاب ہوں اس طرح یہ تحریکیں نیچ کی جانب سے ابھرتی ہیں اور اپنے اندر ایک عوامی کردار کو پیدا کرتی ہیں۔ ایکی تنظیموں میں لیڈر شپ کی بھی زیادہ اور اپنے اندر ایک عوامی کردار کو پیدا کرتی ہیں۔ ایکی تنظیموں میں لیڈر شپ کی بھی زیادہ ابھیت نمیں ہوتی ہے۔

ان اصلاحی تحریکیوں کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ پہلے معاشرہ کو سدھارا جائے۔ جب معاشرہ سدھر جائے گاتو اس کے نتیجہ میں سیاس و معاشی تبدیلیاں خود بخود آ جائیں گ۔ اس لئے عام طور سے یہ تحریکیں سیاست سے علیحدہ رہتی ہیں اور سیاس جھڑوں میں خود کو الجھانا پند نمیں کرتی ہیں۔ ان کا استدال یہ ہوتا ہے کہ اس صورت میں وہ سیاسی حریفوں سے متصادم ہو جائیں گی اور اپنے کام کو پورا نمیں کر سکیں گی۔

اس کی مثال ہندوستان و پاکستان میں تبلیق جماعت ہے۔ جو خود کو صرف اصلاح معاشرہ تک محدود رکھنا چاہتی ہے اور سیاست سے علیحدہ رہ کر بغیر کی رکاوٹ کے اپنے منصوبوں کو عملی جامہ پہنانا چاہتی ہے۔ اس لئے چاہے مکی سیاسی جھڑے ہوں یا بین منصوبوں کو عملی جامہ پہنانا چاہتی ہے۔ اس لئے چاہے مکی سیاسی جھڑے ہوں یا بین اللاقوائی بید ان پر بحث نہیں کرتے ہیں۔ چاہے کشمیر کا مسئلہ ہو یا فلسطین کا۔ چاہے بابری معجد کا واقعہ ہو یا اسلامی قوانین کے نفاذ کا۔ ان کی دلیل بیہ ہے کہ جب معاشرہ نیچ سے اصلاح پذیر ہوگاتو پورا معاشرہ بمتر ہو جائے گا اور بیہ تمام سیاسی مسائل بھی حل ہو جا کی اصلاح پذیر ہوگاتو پورا معاشرہ بمتر ہو جائے گا اور بیہ تمام سیاسی مسائل بھی حل ہو جا کی ا

ان کے لئے مدد گار ثابت ہوتے ہیں کیونکہ یہ اپنے اراکین کو غیرسیاس بنا دیتے ہیں کہ جو سیاسی تحریکوں سے دور رہتے ہیں۔

اس کے مقابلہ میں وہ تحریکیں کہ جن کا مقصد سیاسی اقدار پر قبضہ کرنا ہوتا ہے۔
ان کی دلیل یہ ہوتی ہے کہ افراد گناہ گار اور بدعنوان ہوتے ہیں۔ انھیں وعظ و تبلیغ سے
نمیں سدھارا جا سکتا ہے بلکہ یہ صرف ریاستی جر' طاقت' اور تشدد کے ذریعہ ہی خود کو بہتر
بناتے ہیں۔ للذا معاشرہ کے سدھار کی تحریک نیچ نمیں بلکہ اوپر سے آنی چاہئے۔ للذا جو
لوگ اس تبدیلی کو لانے والے ہوں۔ ان کی تربیت کی جائے۔ اور انھیں اس قابل بنایا
جائے کہ وہ اس منصوبہ کو پورا کر سکیں۔ اس لئے ان تحریکوں میں رکنیت کے لئے سخت
شرائط ہوتی ہیں۔ اراکین کی درجہ بندی ہوتی ہے۔ اور صرف انھیں لوگوں کو یہ مراعت
طلتی ہے کہ جو ان کے معیار پر پورے اترتے ہیں۔

الی تحریک میں تنظیم کی تخق ہوتی ہے۔ تحریک کے راہنماء لیڈر کو وسیع افتیارات دے جاتے ہیں۔ اراکین سے کمل وفاداری توقع کی جاتی ہے۔ ان تنظیمی قواعد و ضوابط کی وجہ سے جو لوگ اس تحریک کے رکن بن جاتے ہیں یا جن کے پاس لیڈر شپ آ جاتی ہو وہ خود کو باکردار' صالح' اور پاک سجھتے ہوے عام لوگوں کو کم تر سجھنا شروع کر دیتے ہیں کیونکہ عام لوگ ان کے بنائے ہوئے معیار پر پورے نس اترتے ہیں۔ اگر کبھی بیہ صاحب افتیار ہو جاتے ہیں تو پھر تختی و تشدد کے ذریعہ یہ معاشرہ کی اصلاح کرتے ہیں۔ اس کی ایک مثال کال ون (مدین عام کی ہے جس نے جینوا میں وہاں کی کونسل سے مل کر ایٹ حکومت قائم کی تھی۔ سراوں کی سختیوں اور احکامات کے ذریعہ اس نے شرک لوگوں کو اپنے خریمہ منصوبہ پر عمل کرنے پر مجبور کیا۔ گرلوگ جلد ہی اس نظام سے نگ آ

بصغیر میں اس کی مثال سید احمد شہید کی جہاد تحریک کے زمانہ میں سرحد میں نہ ہی لظام کا مُفاذ تھا۔ یہاں بھی سزاؤں اور تختیوں سے تنگ آکر لوگوں نے ان کے خلاف

بغاوت کی اور ان کی حکومت کا خاتمه کیا۔

### \_٣\_

تاریخ میں ہمیں الی فرہی تحریکوں کا بھی ذکر ملتا ہے کہ جن کی ابتداء اسلامی اور جماد والی تھی۔ جو سلح جدوجہد کے ذریعہ معاشرہ کو تبدیل کرنا چاہتے تھے۔ گرجب وہ اپنے مقصد میں ناکام ہوئے تو انہوں نے آگے چل کر حالات کے تحت خود کو بدل لیا اور مزاحمت کے بجائے مفاہمت کی پالیسی کو اختیار کرلیا۔ ہندوستان میں اس کی مثال فرائنی تحریک اور دہلی تحریک ہور بھی تحریک ہوت کے بیابی تحریک ہور میں مزاحمت کو لازی اور ضروری سمجھتی دہلی تحریک ہے۔ یہ دونوں اپنے ابتدائی دور میں مزاحمت کو لازی اور ضروری سمجھتی تھیں۔ گرجب حالات نے انہیں یہ سبتی دیا کہ ہندوستان میں انگریزی حکومت کی جڑیں اسقدر مضبوط ہیں کہ ان کے خلاف مسلح جدوجہد نہیں کی جا سمتی ہے تو دونوں تحریکوں نے بعد میں غیرسیاسی شکل اختیار کرلی اور خود کو اسلامی بنالیا۔

اگریہ تحریکیں حالات کے تحت خود کو نہیں ڈھالتی ہیں تو اس صورت میں یہ ختم ہو جاتی ہیں۔ اور تاریخ میں محض ان کا نام باقی رہ جاتا ہے۔

#### \_~~

موجودہ دور میں بنیاد پرست فدہی تحریکوں کا ذور بہت زیادہ بڑھ گیا ہے۔ یہ تحریکیں دو وجوہات کی وجہ سے پیدا ہو کی اور اسلامی معاشرہ میں مقبول ہو کیں۔ ایک تو مغرب کا مسلمانوں کی جانب جارحانہ رویہ 'کہ جس کی وجہ سے وہ خود کو غیر محفوظ سجھنے اور اپنے دفاع کے طور پر فدہب کا سمارا لیا۔ دو سرے خود اسلامی ملکوں میں سیکولر سیاسی حکومتوں نے عوام کے کوئی مسائل حل نہیں کئے اور اپنی بدعنوانیوں اور غلطیوں سیاسی حکومتوں کو اس حد تک پنچا دیا کہ وہ اب ان بنیاد پرست تحریکوں میں اپنے مسائل کا حل دیکھنے گئے۔ اپنے حکمرانوں کی عیاشیوں اور لوٹ کھسوٹ سے اس قدر نگ آئے کہ امام خمینی ان کا میرو بن گیا۔ یہ وہ واحد ذرایعہ ہو گیا کہ جو معاشرہ کو پاک، مان کر عاف

اسلامی معاشرے میں اسلام کو تھمران طبقے اپنے سیاسی مقاصد کے حصول اور اپنے اقتدار کے استخام کے لئے استعال کر رہے ہیں۔ تو دو سری طرف لوگ اپنی محرومیوں سے نگ آکر اور اپنے عمم کو بھولنے کی نگ آکر اور اپنے عمم کو بھولنے کی کوشش کرتے ہیں۔ دونوں صورتوں میں ندہب کا استعال تو ہو تا ہے گر مسائل کا کوئی حل نہیں نکاتا ہے۔

# بر صغیر کی اسلامی مذہبی تحریکییں

\_|\_

نہ ہب کا انسانی زندگی سے اس قدر گرا تعلق ہے کہ جب بھی کے سیاسی و سابی اور معاثی ضروریات کے تحت کسی جواز کی الاش ہوتی ہے تو وہ اس کی جڑیں نہ ہب میں الاش کرتا ہے۔ اگرچہ اب سائنس و کمنالوجی اور سابی علوم کی ترقی نے نہ ہبی اقدار کو کنرور کر دیا ہے گر اس کے باوجود نہ ہبی علامات و اشارے اب بھی انسانی ذہن کو متاثر کرتے ہیں۔ مسلمان معاشرے میں نہ ہب کی جڑیں اس قدر گری اور مضبوط ہیں کہ وہ زمانہ کی نئ تبریلیوں کے باوجود ابھی تک سیاست 'معشیت اور سابی اقدار کو اس کی بنیاد پر تشکیل کرنا چاہجے ہیں۔

اب تک فدہب کی تاریخ کے مطالعہ سے جو بات ہمارے سامنے واضح ہو کر آئی

ہوتی ہیں۔ وہ یہ ہے کہ جب بھی نئی تبدیلیاں آتی ہیں تو یہ فدہب کے لئے ایک چینج کا باعث

ہوتی ہیں۔ اور اس لئے یہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ کیا وہ اپنی قدامت کو بر قرار رکھے یا نئ

تبدیلیوں کے ساتھ خود کو بھی تبدیل کرے؟ اس چینج کا جواب فدہب دونوں صورتوں میں

دیتا ہے۔ وہ اپنی قدامت اور بنیاد کو قائم بھی رکھنا چاہتا ہے اور اس کے ساتھ وہ اپنی

تعلیمات کی نئی تعبیرہ تفییر کے ذرایعہ نئی تبدیلیوں کو اپنے اندر سانا بھی چاہتا ہے۔ یہ وہ

مرحلہ ہوتا ہے کہ فدہب کی بنیاد پر مختلف شاخیں ابھرتی ہیں کہ جو فرقوں کی شکل اختیار کر

لیتی ہیں۔

ہر ندہب کی ابتداء ایک خاص ماحول اور فضا میں ہوتی ہے۔ لیکن جیسے جیسے وقت براتا ہے۔ حالات می تبدیلی آتی ہے۔ اس طرح سے لوگوں کی ضروریات بھی بدلتی رہتی ہیں۔ یہ تبدیلیاں انسانی عادات' رویوں' اور طور طریق کو بھی بدلتی ہیں۔ اس کے نتجہ میں ایک وقت وہ آتا ہے کہ جب ابتدائی دور و مدنب اور اس کی تعلیمات لوگوں کی ضروریات اور تقاضوں کو پورا کرنے سے قاصر ہو جاتی ہیں۔ اس مرحلہ پر ندہب کی نئی تفسیر کی جاتی ہے۔ اور اس کی تعلیمات کو نئے انداز اور زاویہ سے دیکھا جاتا ہے تاکہ وہ بدلتے ہوے حالات ہیں خود کو پر قرار رکھ سکے۔ یہ نئی تفییراور تاریخ کسی ایک نئے فرقہ کو پیدا کرتی ہے۔ ہر فرقہ کسی جماعت یا گروہ کی ضروریات کو پورا کرتا ہے۔ وہ لوگ کہ جو بنیادی ندہب پر ایمان رکھتے ہیں وہ راسخ العقیدہ کملاتے ہیں۔ اور جو اس سے علیحدہ ہو کر زمانہ کی تبدیلی کے لحاظ سے یا کسی جماعت کے مفادات کے پیش نظر ندہب کی نئی تفکیل زمانہ کی تبدیلی کے لحاظ سے یا کسی جماعت کے مفادات کے پیش نظر ندہب کی نئی تفکیل کرتے ہیں وہ خود کو کسی نہ کسی نام سے موسوم کر لیتے ہیں جیسے خارجی ' معزلہ ' اشعری یا موجھ نئے وغیرہ۔ چو نکہ یہ فرقے بھی ایک ماحول اور ضروریات کے تحت پیدا ہوتے ہیں۔ اس کئی خرورت پوری ہو جاتی ہے تو یہ بھی وقت کے ساتھ ختم ہو جاتے ہیں۔ اس کئی جب ان کی ضرورت پوری ہو جاتی ہے تو یہ بھی وقت کے ساتھ ختم ہو جاتے ہیں۔ اور ان کی جگہ اور دو سرے نئے فرقے وجود ہیں آ جاتے ہیں۔

اس لئے دیکھا جائے تو فرقے ندہب کو زندہ رکھنے میں مدد گار ہوتے ہیں۔ اگر فہ بہب کی برابر نئی تاویل نہ ہو تو فدہب وقت کا ساتھ نہ دے سکنے کے سبب اپنی اہمیت کھو بیٹھے۔ لیکن فرقوں کی نئی توجیحات کہ جو وقت اور ماحول سے ہم آھنگ ہوتی ہیں یہ اس کے وجود کو قائم رکھتی ہیں۔

اب ہم اس سوال کا جواب دینے کی کوشش کریں گے کہ معاشرے میں فہ ہی تخرکییں کیوں پیدا ہوتی ہیں؟ اس کی دو وجوہات ہیں۔ ایک تو پس ماندگ' زوال' اور معاشرہ کا خرابیوں و برائیوں میں اس صد تک جتلا ہو جاتا کہ اس سے ہر فرد کی زندگی متاثر ہونے گئے۔ جب بھی کوئی معاشرہ اس صالت کو پہنچ جاتا ہے تو اس وقت اس بات کا اعادہ کیا جاتا ہے کہ صرف فہ ہب کی بنیادی تعلیمات کے ذریعہ ہی ان خرابیوں کو دور کیا جا سکتا ہے۔ اس کی دلیل یہ دی جاتی ہے کہ جس طرح فہ ہب کے ابتدائی دور میں اس کی تعلیمات نے معاشرے میں تبدیلی کی تھی اور ایک مثالی معاشرہ مساوات کی بنیادوں پر قائم کیا تھا۔ وہ اب بھی ممکن ہے۔ اس دلیل کو ماضی کے شواہد سے تقویت دی جاتی ہے۔

تاریخی واقعات اس تحریک کو ایک نئی توانائی اور جذبہ دیتے ہیں۔ للذا ابتدائی دور کے مثالی معاشرے کا خواب باربار احیاء کی تحریکوں کو پیدا کرتا ہے۔

اس کی مثال خصوصیت سے نو آبادیاتی دور میں ملتی ہے کہ جب سامراجی قوتوں کے خلاف سیاسی اور سیکولر طاقتیں شکست خوردہ ہو گئیں تو اس وقت احیاء کی نہ ہی تحریکوں نے اس نعرہ کے تحت سامراجی طاقتوں سے لڑائی لڑی۔ یہ لیبیا کی سنوسی تحریک ہو یا سوڈان کے مہدی سوڈانی کی پرجوش مہم ہو اور ہندوستان میں سید احمد شہید کی تحریک ہو۔ ان سب میں جو مشترک چیز تھی وہ ماضی کے مثانی معاشرے کا احیاء تھا۔ اور اس کی واپسی کے لئے لوگ ان کے ساتھ ہوئے۔ اس لئے احیاء کی تحریکیں تاریخ کے سنہری دور کو استعال کر کے لوگوں کو اپنے حق میں ہموا بناتی ہیں۔

اس کے بر عکس دو سری تحریکوں کو ہم اصلاحی کمیں گے۔ کیونکہ یہ نہ تو احیاء کا نعرو لگاتی ہیں اور نہ انقلاب کا بلکہ یہ موجودہ معاشرے میں کسی بنیادی تبدیلی کے بغیراس میں اصلاح کی خواہش مند ہوتی ہیں۔ یہ فہ جب کو جدید زمانے کے مطابق ڈھال کر اسے ماضی سے باہر نکال لاتی ہیں اور اس کی تعلیمات کو اپنے زمانہ کے مطابق کر کے ان تعنادات کو ختم کرنے کی کوشش کرتی ہیں کہ جو بنیادی فرجب اور جدید تقاضوں میں ہوتا ہے۔

وہ لوگ کہ جو ندہب کی بنیادی تعلیمات کو مانتے ہیں ان کے لئے یہ بڑا مشکل ہوتا ہے کہ وہ اپنی موجودہ ضروریات اور بنیادی تعلیمات کو ایک دوسرے سے ہم آہنگ کریں۔ اس لئے اس کا حل یہ نکالا جاتا ہے کہ ایک طرف و وہ ان تعلیمات کو مانتے ہیں گر اپنی عملی زندگی میں اور اپنے مفادات کے تحت اس راستہ کو اختیار کرتے ہیں کہ جو بنیادی تعلیمات سے متعاد ہوتا ہے۔ اس رویہ کی وجہ سے ان میں "منافقت" کے روئے بنیادی تعلیمات سے متعاد ہوتا ہے۔ اس رویہ کی وجہ سے ان میں "منافقت" کے روئے پیدا ہو جاتے ہیں۔ ندہب ان کے لئے ظاہری رسم و رواج کی علامت بن کررہ جاتا ہے۔ فقہاء نے اس تعناد کو حل کرنے کے لئے "حیلہ" کے ہتھیار کو استعال کیا ہے۔ اس لئے فقہاء کی متند کابوں میں باب الحیل کے نام سے وہ ترکیبیں درج ہوتی ہیں کہ جن کے فقہاء کی متند کابوں میں باب الحیل کے نام سے وہ ترکیبیں درج ہوتی ہیں کہ جن کے

ذریعہ فدہب کی بنیادی تعلیمات بھی متاثر نہ ہوں اور فائدہ بھی ہو جائے۔ مثلا اکبر کے زمانہ میں ایک بڑے عالم ذکو ہ سے بچنے کے لئی کرتے تھے کہ سال کے ختم ہوتے ہی وہ اپنی تمام جائداد اپنی بیوی کے نام کر دیتے تھے۔ جب سال گزر جاتا تو واپس اپنی نام کر لیتے تھے۔ اس طرح سے روزوں سے بچنے کے لئے فقیروں کو کھانا کھلانا یا غلاموں کو رہا کرنا ایک حیلہ بن گیا۔ ان فتوں کے ذریعہ فدہب کی بنیادی تعلیمات کی نفی نہیں کی گئی اور مفادات کے تحت ان سے انحواف بھی کیا گیا۔

جدیدیت کی تحریکیں اس وقت پیدا ہوتی ہیں۔ کہ جب برائی قدریں یا ادارے معاشرے کی راہ میں رکاوٹ بنتے ہیں۔ یہ تحریکیں ان رکاوٹوں کو دور کرنے کا کام کرتی ہیں۔ اس کی ایک مثل برصغیر میں سید احمد خال کی جدیدیت کی تحریک ہے جس کے ذریعہ کوشش کی گئی کہ فدہب کو زمانہ کے مطابق ڈھالا جائے اور آگے کی جانب دیکھا جائے نہ کہ ماضی کے اندھیروں میں گم ہوا جائے۔

احیاء کی تحریکوں میں مسے اور مہدی کا تصور بھی اہم کردار ادا کرتا ہے۔ ایک ایک شخصیت کہ جو معاشرے کو اس کی پہتیوں سے نکالے گی اور برائیوں کا خاتمہ کرے گ۔

اس کا تصور تقریباً ہر فدہب میں ہے۔ یہ اس بات کی جانب اشارہ کرتا ہے کہ جب معاشرہ میں افتدار اور طاقت محدود افراد کے ہاتھوں میں ہوتی تھی اور عوام فلاح و ببود کے لئے ان کے احسان مند ہوتے تھے۔ اس وقت شخصیتوں پر ہی بھروسہ کیا جاتا تھا اور انھیں سے تمام امیدیں وابستہ کی جاتی تھیں۔ اس وقت شخصیت ہی روحانی اور سیاسی طاقت کی مالک ہوا کرتی تھی۔ للذا مہدی اور مجدد کا نظریہ پس ماندہ معاشرہ میں مقبول رہتا ہے جو کہ امید کرتا ہے کہ لوگوں کو اپنی حالت بمتر بنانے کے لئے خود کچھ نہیں کرنا چاہئے بلکہ کسی مسکی کرتا ہے کہ لوگوں کو اپنی حالت بمتر بنانے کے جو معاشرے کو تمام آلودگیوں سے پاک کرے گا۔

مہدی اور مجدد کا انتظار کرنا چاہئے کہ جو معاشرے کو تمام آلودگیوں سے پاک کرے گا۔

اس نظریہ سے فائدہ اٹھا کر سیاسی افتدار کے حصوں کے لئے لوگ اس قتم کے دعوی کرتے رہے ہیں یا

اس پر قابض ہونے کی کوسٹش کرتے رہے ہیں۔

ہرنی فدہی تحریک معاشرے کی اکثریت کو متاثر نہیں کرتی ہے۔ بلکہ اس کے پیرو کاروں کی تعداد بھشہ اقلیت میں رہتی ہے۔ لیکن نئی تحریک اپنے پیرو کاروں میں جو جذبہ اور ولولہ پیدا کرتی ہے اس کے تحت وہ خود کو سچا اور درست، سجھتے ہیں اور دو سروں کو گراہ۔ اس لئے دو سرے لوگوں کو اپنے عقائد تسلیم کرانے کے لئے یہ تبلیخ اور تشدد دونوں حربوں سے کام لیتے ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ معاشرے میں فرقہ ورانہ اختلافات وشمنی۔ نفرت۔ اور عدم رواداری کی شکل اختیار کر لیتے ہیں ہر فرقہ ایک دوسرے کو شک کی نگاہ سے دیگھتا ہے اور اپنے پیروکاروں کو ان سے دور رکھنے کے لئے بیتان اور الزام تراثی سے کام لیتا ہے۔

ہر فرقہ اپنے اتحاد اور استحکام کو ہر قرار رکھنے کے لئے اپنی علیحدہ شناخت کو قائم کرتا ہے۔ اس کی شناخت لباس زبان کے استعال 'جسمانی حرکات ' و داڑھی کی تراش و خراش ادراس کی مختلف شکلوں کے ہوتی ہے۔ اس شناخت کو خاص رسومات اور تبواروں کے ذریعہ مزید تقویت دی جاتی ہے۔ جب ہر فرقہ علیحدہ سے اپنی شناخت بنا لیتا ہے تو وہ معاشرے کے دھارے سے علیحدہ ہو جاتا ہے اور اپنی ایک محدود دنیا بنا لیتا ہے۔ اب یہ صرف اپنے فرقے کے لوگوں کی فلاح و بہود کا خیال رکھتا ہے اور کوشش کرتا ہے کہ اس کے پیروکار باہم متحد رہیں اور ایک دوسرے کے کام آئیں۔ اکثر طلات میں یہ ساجی طور پر بھی دو سرول سے کٹ کراپنی ہی فرقہ کی برادری میں محدود ہو جاتے ہیں۔ یہاں تک کہ شادی بیاہ بھی آپس میں کرتے ہیں۔

ان موقعوں پر فرقوں میں دو قتم کے رتجانات پیدا ہوتے ہیں۔ ایک تو یہ کہ وہ پورے معاشرے کو نہیں سدھار سکتے ہیں۔ اس لئے ان کی کوشش ہوتی ہے کہ خود اپنی حالت کو بہتر بنایا جائے۔ یہاں بھی ایک رویہ تو یہ ہوتا ہے کہ اگر فرقہ کے بیروکاروں کی حالت اچھی ہوگی تو دو سرے بھی اس میں آئیں گے۔ لیکن ایک اور رویہ یہ ہو جاتا ہے

کہ جب فرقہ معاثی طور پر خوشحال ہے تو اس میں کسی اور کو داخل نہیں ہونے دیا جائے کے کونکہ وہ اپنی مراعات میں کسی اور کو شریک نہیں کرنا چاہتے۔ اس صورت میں فرقہ کی سیاسی خواہشات ختم ہو جاتی ہیں اور اس کا دائرہ کار معاثی و ساجی بہود رھ جاتا ہے۔

دوسرا رتجان سے ہوتا ہے کہ کیونکہ فرقہ حق پر ہے۔ للذا اس پیغام میں سب کو شریک کیا جائے۔ یہاں بھی دو پالیوں پر عمل در آمد ہوتا ہے۔ یہ کہ معاشرے کو اپنے عقیدے و تعلیمات کے مطابق ڈھالا جائے۔ دوسرا سے کہ حکومت اقدار کو حاصل کر کے بردور طاقت معاشرے کو اپنے عقیدے و تعلیمات کے مطابق ڈھالا جائے۔ جو فرقے کے اقدار کے ذریعہ تبدیلی چاہتے ہیں۔ وہ بادشاہت کے دور میں اس بات کی کوشش کرتے تھے کہ بادشاہ و امراہ کو اپنا ہمنوا بنایا جائے اور ان کے ذریعہ اپنا نظام قائم کیا جائے۔ آج کے اس جمہوری زمانہ میں سے سیاسی جماعت کے دوپ میں آتے ہیں اور انتخابات کے ذریعہ اقدار میں آ کر تبدیل کرنا چاہتے ہیں۔ جب انتخابات میں عوام کی اکثریت انھیں دریت ہوئے سے سازش یا آمریت کے ذریعہ اقدار کا حصول کرنا چاہتے ہیں۔

### \_\_\_\_\_

اب ہم اول اس پس منظر پر روشنی ڈالیس گے کہ جس میں ہندوستان کے لوگ مسلمان ہوے اور وہ کیا وجوہات تھیں کہ ہندوستان میں اسلام کی اپنی ایک علیحدہ سے شاخت ابھری کہ جو عرب کے اسلام سے ثقافتی و ساجی طور پر جدا تھا؟ اور پھر ہندوستان کی تاریخ میں کن کن ادوار میں کون کون سی خاص مذہبی تحریکیں پیدا ہو کیں اور ان کی کیا خصوصیات تھیں؟

ہندوستان میں مسلمان حملہ آوروں نے جیسے جیسے اپنا اقتدار قائم کیا اس کے ساتھ ایساں پر سیاس سابی اور معاثی ضروریات کے تحت لوگوں نے اسلام قبول کرنا شروع کیا۔

مثلا جب محر بن قاسم نے سندھ پر حملہ کیا (۶۷۱۶ء) تو اس وقت ان سردارول نے کہ جو راجہ داہر کے خلاف تھے۔ اس کی مخالفت میں عربوں کا ساتھ دینے کے لئے اسلام قبول کر الیا۔ چنانچہ اکثر مثالوں سے پہتہ چاتا ہے کہ جب بھی قبیلہ کا سردار' حکمران یا زمیندار مسلمان ہو جاتا تھا تو اس کے ساتھ قبیلہ اور برادری کے لوگ بھی مسلمان ہو جاتے تھے۔ اس کی مثالیں صوفیاء کے تذکروں میں بھی ملتی می کہ جو لوگوں کو بڑی تعداد میں مسلمان كرنے كاكريدث ليتے بيں كه ان كے باتھوں برادرياں اور گاؤں كے گاؤں مسلمان ہوئے۔ ہندوستان کی تاریخ میں اس قتم کی کوئی مثال نہیں ملتی ہے کہ علاء یا مبلغین کی جانب سے باقاعدہ تبلیغی مشن منظم کر کے لوگوں کو مسلمان بنایا گیا ہو اور مذہب کو تبدیل ۔ كرنے سے پہلے انھيں اسلام كى تعليمات سے روشناس كرايا گيا ہو۔ تبديلي اسلام كے جو واقعات صوفیاء کے منسوب ہیں ان میں ان کی کرامات اور محضی عبادت گذاری اور نیک كردار كو وجه بتايا كيا ہے۔ جو زميندار يا حكمران اپنى جائدادوں كو بچانے يا اپنى مراعات ك تحفظ کی خاطر مسلمان ہوئے ان کے ہاں بھی تبدیلی ند جب کی وجہ ان کی ذاتی اغراض بھی میں۔ صرف اساعیل داعین تھے کہ جو اپنے عقائد کی تعلیم دیتے تھے اور لوگوں کو ذہنی طور یر آمادہ کر کے انھیں تبدیلی ندہب پر تیار کرتے تھے۔

لندااس طرح ہندوستان میں جو تبدیلی ندہب عمل میں آئی اس کے دو نتائج نگا:۔
اول تو یہ کہ اس تبدیلی فدہب کی وجہ سے ان لوگوں کی طرز زندگی میں کوئی فرق نہیں آیا اور ساجی و ثقافتی طور پر انہوں نے اپنی روایات اور عادات کو برقرار رکھا۔
اساعیلیوں نے بھی جن لوگوں کو اپنے فرقہ میں شامل کیا انھیں ہندوانہ رسومات چھوڑنے پر مجبور نہیں کیا بلکہ ان کے نام بھی ہندوانہ رہنے دئے۔ بلکہ اکثر داعیوں نے بھی اپنے نام بدل کر ہندوستانی رکھ لئے۔ چنانچہ سندھ کے سومرو اور سمر خاندان کہ جو اساعیل یا قرام لی بر بھی شہر کرتے ہیں۔
شہر کرتے ہیں۔

اپنے سابی اور ثقافی ڈھانچہ کو برقرار رکھنے کی وجہ سے مقامی مسلمانوں میں اور عرب و ایران و وسط ایشیا سے آنیوالے مسلمانوں کے درمیان فرق قائم رہا۔ غیر مکلی مسلمانوں بحیثیت فاتح کے ثقافتی طور پر نہ صرف خود کو برتر سیجھتے تھے بلکہ غیر مکلی مسلمانوں کو نہ ہی اعتبار سے نچلا اور کم ترگردانتے تھے۔ للذا مقامی اور غیر مقامی کا فرق ہندوستان کی پوری تاریخ میں جاری رہا۔

دویم یہ کہ چونکہ ان کو مسلمان کرنے میں شخصیتوں کا ہاتھ تھا۔ اس لئے ان میں پیروں صوفیاء اور اولیاء اللہ کے لئے عزت و احترام پیدا ہوا۔ صوفیوں کی خانقاہیں اور درگاہیں ان کے لئے اس طرح سے مقدس ہو گئیں کہ جیسے ہندوؤں میں استمان وغیرہ شخص۔ انہوں نے صوفیاء سے وہ تمام کراماتیں منسوب کردیں کہ جو اب تک ہندوؤں اور شیاسیوں کے ساتھ وابستہ تھیں۔

عمد سلاطین کی خصوصیت یہ ہے کہ اس زمانہ میں ایی کوئی ندہبی تحریکیں نہیں پیدا ہو کیں کہ جضول نے نو مسلموں کی قدیم روایات اور ندہبی رویوں کی ندمت کی ہو اور انھیں خلاف اسلام قرار دیا ہو گلت مشکل کے زمانہ میں وسط ایشیا ہے آئے ہوئے علماء نے یہ اعتراض ضرور کیا تھا کہ ہندووں کو اہل کتاب کی طرح جزیہ سے مستشنی نہیں کرنا چاہئے۔ ورنہ انہوں نے نو مسلموں کے طور طریق کے بارے میں خاموشی افتیار رکھی۔ اس عمد کے آخر میں جو مهدوی تحریک اٹھی اس میں بھی اس پہلو کو نظرانداز ہی کیا۔

شاید اس کی وجہ یہ ہو کہ عمد سلاطین میں سیای حالات ان کے حق میں نہیں تھے۔ حکمران خاندانوں کی تبدیلی اور خانہ جنگیاں روز کا معمول تھیں۔ دربار میں علماء کو بہت زیادہ افتیارات نہ تھے۔ دربار سے باہر صوفیاء کا اثروسوخ زیادہ تھا کیونکہ عمد سلاطین صوفیا کے سلسلوں کے پھیلاؤکی وجہ سے متاز ہے۔

اس دور کی ایک اہم خصوصیت ہے بھی ہے کہ اسلام اور ہندمت کے درمیان کی قا۔ فتم کا تصادم اور کراؤ نہیں ہوا۔ اس کی وجہ دونوں نداہب کے درمیان فرق تھا۔

ہندومت ارتقائی ندہب ہونے کی وجہ سے تبلیغی فدہب نہیں تھا اور اس میں تبدیلی فدہب کی کوئی مخبائش نہیں تھی۔ اس لئے ہندوستانی معاشرے میں مسلمانوں کی جانب سے صوفیاء نے وحدت الوجود کے نظریہ کے تحت فدہبی رواداری کو قائم کیا تو دو سری جانب بھگی تحریک نے فہبی اختلافات کو دور کرنے اور ساتھ رہنے پر زور دیا۔ چنانچہ مغلوں کے اقتدار میں آنے کے وقت ہندوستان کے معاشرے میں فدہبی تعصبات کم ہو رہے تھے اور تعصب و نفرت کی جگہ رواداری کے جذبات مشکم ہو رہے تھے۔ مسلمان حکم انوں کا رویہ عمومت و سیاست کے نقاضوں کی وجہ سے سیکولر تھا۔ وہ علماء کے دباؤیا فدہبی نقطہ نظر سے حکومت و سیاست کے نقاضوں کی وجہ سے سیکولر تھا۔ وہ علماء کے دباؤیا فدہبی نقطہ نظر سے شریعت کے مکمل نفاذ پر تیار نہ تھے۔ اور نہ ہی اس بات پر تیار تھے کہ غیر مسلموں کے ظاف سخت اقدامات کئے جائیں۔

مغلوں سے پہلے جو اہم ذہبی تحریک اٹھی وہ مہدوی تحریک تھی جس کے بانی سید محمد جونپوری بھے جضوں نے 1490 میں مہدی ہونے کا دعوی کیا اور 1504 میں ان کی وفات افغانستان میں ہوئی۔ ان کی تحریک کے مرکز گرات خاندیش اور احمد گر کم کے علاقے دوات افغانستان میں ہوئی۔ ان کی تحریک کے مرکز گرات خاندیش اور احمد گر کم کے علاقت کے ہوائی حالات کی پیداوار ہے کہ جب مسلمانو حکومتیں غیر مستحکم تھیں اور اخھیں ہمسایہ ہندو ریاستوں میں سے خطرہ تھا کہ وہ ان کے اقتدار کو ختم کر دیں گی۔ اس کے علاوہ مسلمان ریاستوں میں شریعت کا نفاذ نہ تھا اور مسلمان اپنی ندہبی شاخت کو ختم کر رہے تھے اس کے برعکس اطهر عباس رضوی کی دلیل ہے کہ اس عہد میں شائی ہندوستان میں سکندر لودھی اور گرات میں سلطان بیکڑہ جیے طاقتور حکمران تھے اس لئے مسلمان معاشرہ کسی فتم کے عدم تحفظ کا شکار نہ تھا لیکن وہ خود بھی اس تحریک کی وجوہات بتانے سے قاصر رہے۔ للذا مہدویت تحریک کی جو وجہ سمجھ میں آتی ہے وہ سیاس سے زیادہ روحانی تھی۔ اس میں اس بات پر زور دیا گیا ہے کہ مہدوی عقائد کو مانے والے دنیا ترک کر کے آپس میں دائرہ میں رہیں زور دیا گیا ہے کہ مہدوی عقائد کو وار نہ مال و اسباب۔ سب آپس میں مل کر رہیں اور اسیک کہ جمال نہ کسی کی جائداد ہو اور نہ مال و اسباب۔ سب آپس میں مل کر رہیں اور این

مال میں سب کو شریک کریں۔ ترک دنیا کے بعد روحانی تربیت کے لئے ذکر پر زور دیا گیا ہے اور ہدایت کی گئی ہے کہ شریعت کی پوری پابندی کی جائے۔

اس لئے تحریک کا مقصد سیاسی اقتدار کا حصول نہیں تھا بلک ایک ایسی جماعت کا پیدا کرنا تھا کہ جو روحانی طور پر پاک و صاف ہو اور دو سروں کے لئے نمونہ ہو۔ لیکن مهددی تحریک نے انے مانے والوں کے لئے جو معیار مقرر کئے تھے وہ استے سخت تھے کہ عام مسلمانوں کے لئے انھیں افتیار کرنا اور مال و اسباب ترک کر کے توکل و مفلسی کی زندگی افتیار کرنا مشکل تھا۔ اس لئے ان کی تحریک محدود رہی اور اپنے فدہبی تعقبات و شک نظروں کا شکار ہو گئی۔ اس کے علاوہ علاء وقت کی مخالفت اور حکمرانوں کے مفادات نے اس تحریک کو مزید نہیں برھنے دیا اور یہ ایک فرقہ بن کرعام مسلمانوں کی جماعت سے کے اس تحریک کو مزید نہیں برھنے دیا اور یہ ایک فرقہ بن کرعام مسلمانوں کی جماعت سے کے اس تحریک کو مزید نہیں برھنے دیا اور یہ ایک فرقہ بن کرعام مسلمانوں کی جماعت سے کے اس تحریک کو مزید نہیں برھنے دیا اور یہ ایک فرقہ بن کرعام مسلمانوں کی جماعت سے کہ اس تحریک کو مزید نہیں برھنے دیا اور یہ ایک فرقہ بن کرعام مسلمانوں کی جماعت سے کریں گئے۔

عدد مغلیہ میں جو ذہبی تحریکیں اٹھیں۔ اٹھیں احیاء کی تحریکیں کما جا سکتا ہے۔ ان تحریکوں کی خاص بات یہ تھی کہ انہوں نے پہلی مرتبہ سب سے زیادہ اس بات کی مخالفت کی کہ مسلمانوں میں ہندو رسومات او روایات کیوں رائح ہیں؟ اور ان کی موجودگی میں ان کا دین خطرے میں ہے لہذا اسلام کو خالص اور پاک کرنے کے لئے ضروری ہے کہ مسانوں میں ہندوؤانہ رسومات کا خاتمہ ہو۔ ساتھ ہی میں مسلمانوں نے جن اسلامی روایات کو ہندوؤل کے زیر اثر ترک کردیا ہے ان کا احیاء ہو۔

ان تح یکوں کے پیچے جو نظریہ کار فرما تھا وہ یہ کہ اگر مسلمانوں نے اپی نہ ہی شاخت کو بر قرار نہیں رکھا اور ہندوؤں سے ان کا میل ملاپ جاری رہا تو اس صورت میں مسلمان اپی نہ ہی شاخت کھو کر ہندوستانی معاشرے میں ضم ہو جا کیں گے۔ اس لئے نہ ہی شاخت کو بر قرار رکھنے کے لئے ضروری ہے کہ مسلمانوں اور ہندوؤں کے درمیان ایک حد قائم ہو۔ ان کے اشتراک اور ملاپ کو روکا جائے اور یہ جب ہی ممکن ہے کہ جب عقائد میں سختی ہو۔ تشدد ہو اور مشترک اقدار کی جگہ علیمدگی کی دیواریں ہوں۔ اکبر

کے عمد میں احمد سربندی ' مجدد الف خانی کی تحریک اسی جذبہ کی پیداوار تھی۔ انہوں نے اپنی تعلیمات کے ذریعہ شدت کے ساتھ مسلمانوں اور ہندوؤں کے طاپ کی مخالفت کی اور ہندوانہ رسومات کے خلاف اعلان جماد کیا۔ وہ نہ صرف ہندوؤں کے مخالف شے بلکہ شیعوں کو بھی واجب القش گردانتے تھے۔ ان کی تعلیمات سے مغل دربار کے تورانی امراء متاثر ہونے کیونکہ وہ نس چاہتے تھے کہ مغل دربار میں راجپوتوں اور امراء کو اعلی عمد متاثر ہونے کیونکہ وہ نس چاہتے تھے کہ مغل دربار میں راجپوتوں اور امراء کو اعلی عمد ملیں۔ اگر ان دونوں کو دربار سے نکال دیا جاتا تو اس صورت میں تورانی امراء جو سی الحقیدہ شے ان کی سیاسی برتری قائم ہو جاتی۔ اس لئے احمد سربندی میں انصیں ایک اچھا تر جمان مل گیا۔ گراحمد سربندی کو ذیادہ کامیابی اس لئے نہیں ہوئی کہ یہ مخل سلطنت کے جمان مل گیا۔ گراحمد سربندی کو ذیادہ کامیابی اس لئے نہیں ہوئی کہ یہ مخل سلطنت کے ایٹ مفاد میں نہیں تھا کہ راجپوتوں اور شیعہ امراء کو دربار سے نکال کران کی تمایت سے محروم ہو جائے۔

لیکن اس تحریک کے بعد سے بیہ ضرور ہوا کہ مغل دربار میں نظریاتی طور پر دو جاعتیں وجود میں آگئیں۔ ایک وہ جو کہ اشتراک کی حامی تھی اور دو سری وہ جو کہ اسلطنت میں سی العقیدہ امراء کا تسلط چاہتی تھی۔ یکی دو رتجانات دارالشکوہ اور اور نگ زیب کی فتح سے اشتراکی قو تیں کمزور ہو گئیں۔ زیب کی شکل میں ظاہر ہوئے اور اور نگ زیب کی فتح سے اشتراکی قو تیں کمزور ہو گئیں۔ تاریخی شواہد سے بسرحال بیہ بات واضح ہے کہ احمد سر ہندی کی تحریک صرف چند امراء تک محدود رہی اور بیہ عوام میں مقبول نہیں ہو سکی۔ بعد میں وہ مجددی سلملہ کے امراء سے ایک صوفی سلملہ کی شکل میں باتی رہی۔

اکبر کے زمانہ میں جو روشن خیالی اور فدہمی راواداری کی فضا پیدا ہوئی تھی اس میں مختلف فدہب کے درمیان ڈائیلاگ کا سلسلہ بھی شروع ہوا تھا اور یہ تحریک چلی تھی کہ عقلیت کی بنیاد پر عقائد کو جانچا اور پر کھا جائے۔ ان میں دو سرے فداہب اور ان کے عقائد کے ساتھ ساتھ اسلامی عقائد بھی زیر بحث آئے اور ان پر اعتراضات بھی کئے گئے۔ ان حالات میں عبدالحق محدث وہلوی نے اسلام کے دفاع اور اس کے عقائد کی حفاظت

کے لئے خصوصیت کے ساتھ علم حدیث کی تدوین اور ترقی کی کوشش کی اور اس مقصد کے لئے انھوں نے عربی کے بجائے فارسی زبان کو اختیار کیا۔ چونکہ اس زمانہ میں رسول الله مال الله مال الله مال الله علی دار بحث رہی تھی۔ اس لئے آپ نے سیرت پر خصوصی توجہ دی اور مدینہ کی تاریخ لکھی۔

ہمارے پاس ایسے کوئی تاریخی شواہد نہیں ہیں کہ جن کی بنیاد پر کما جا سکے عبدالحق محدث دہلوی کی تعلیمات کا معاشرہ پر کیا اثر ہوا اور انھوں نے کسی حد تک تعلیم یافتہ لوگوں کے زہنوں کو بدلہ؟ لیکن یہ ضرور ہے کہ علماء کے ایک طبقہ میں ان کی تعلیمات کا اثر ضرور ہوا ہوگا۔

شاہ دلی اللہ کی تحریک آخری عمد مغلیہ میں اس وقت شروع ہوئی جب کہ مغل فاندان اور امراء ساسی زوال کے عمل سے گزر رہے تھے۔ مسلمان معاشرے میں شعیہ و فی اختلافات پیدا ہو بھی تھے۔ فقی مسلکوں کے درمیان کشیدگی کی فضا تھی۔ اور سب سیروہ کر یہ کہ سیاسی اقتدار کی جنگوں میں نہ جب کا کوئی کردار نہیں رہا تھا۔ مسلمان میروؤں کی افواج میں شامل مسلمان حکمرانوں سے لڑ رہے تھے۔ اور ہندو مسلمانوں کے ماتھ ہندو حکمرانوں سے ہر سرپیکار تھے اس لئے شاہ ولی اللہ کی تعلیمات کے دو پہلو تھے۔ ایک مسلمان معاشرہ کو روحانی طور پر ایک کیا جائے شیعہ سنی اور فقمی اختلافات کو دور کیا جائے۔ شریعت و طریقت کو آپس میں طلیا جائے اور مسلمانوں میں نہ ہی روح کو بیدار کیا جائے۔ دو سرے ان کی سیاسی قوت کو جمع کرکے زوال کے عمل کو روکا جائے کہ جس سے وہ دو چار تھے اور انہیں اس قابل بنایا جائے کہ وہ دوبارہ سے حکومت کو سنجمال سیس۔

### \_٣\_

ہندوستان میں انگریزون کے آنے کے بعد جو سای۔ معاشی۔ اور ساجی تبدیلیاں آئیں انہوں نے ایک بار پھرنئ نہ ہی تحریکوں کو پیدا کیا تا کہ تبدیل ہوتے ہوئے صالات میں مسلمانوں کو جن مسائل کا سامنا کرنا پڑ رہا ہے ان کو کوئی حل ڈھونڈا جائے۔ اگریزوں کے اقتدار سے سب سے پہلے اہل بنگال متاثر ہوے کیونکہ پلای کی جنگ کے بعد ان کے اقتدار کی ابتدا وہیں سے ہوئی تھی۔ انگریزی کمپنی کے ساس اور تجارتی مقاصد نے بنگال کے معاشرے میں جو تضادات ابھر کر آئے اول وہ ہندو زمینداروں اور مسلمان کاشت کاروں میں تھے۔ بنگال کے مسلمان معاشرے ہی مسلمان زمینداروں اور مسلمان کاشت کاروں میں تھے۔ بنگال کے مسلمان معاشرے ہی مسلمان زمیندار رائے العقیدہ معاشرے ہی مسلمان زمینداروں اور عام مسلمانوں میں بد فدہی فرق تھا کہ زمیندار رائے العقیدہ تھے۔ مسلمان زمینداروں اور عام مسلمانوں میں بد فدہی فرق تھا کہ زمیندار رائے العقیدہ اور اسلام کی بنیادی تعلیمات کو مانتے تھے۔ جب کہ عام لوگوں میں مقامی رسومات پر عمل کیا جاتا تھا۔ اس وجہ سے امرا کا مسلمان طبقہ عام لوگوں کو ہندورانہ اور کافرانہ رسومات کی وجہ سے کمتر گردانا تھا آگریزی افتدار نے ایک طرف تو مسلمان خواص کو دوامی بندوبست کی وجہ سے ان کی مراعات سے محروم کیا تو دو سرے طرف مسلمان کاشت کار ایسٹ انڈیا کی ویہ بنداروں کے استحصالی کاشتکار ہوے اور مسلمان صنعت کار دست کار ایسٹ انڈیا کی تجارتی پالیسوں سے معاشی بحران کاشکار ہوے اور مسلمان صنعت کار دست کار ایسٹ انڈیا کی تجارتی پالیسوں سے معاشی بحران کاشکار ہوئے۔

ان حالات میں بنگال میں حاجی شریعت اللہ (وفات 1840) نے فرائنی تحریک شروع کی۔ اس تحریک کا مقصد اسلام کی بنیادی تعلیمات کا احیاء اور مسلمانوں کو مشرکانہ رسومات سے دور کرنا تھا۔ اس کا اثر کسانوں کاشتکاروں اور دست کاروں میں اس لئے ہوا کہ وہ اس کے ذریعہ اپنے مسائل کو حل کرنا چاہتے تھے۔ اس تحریک نے اپنے پیروکاروں میں اتحاد کی خاطر ان میں برادراز جذبات کو پیدا کیا اس مقصد کے لئے خاص لباس وضع وقطع کو لازی قرار دیا۔

یہ ایک دینی و سیای تحریک تھی کہ جو ماضی کے مثالی معاشرہ کی واپسی کے لئے جدو جمد کر رہی تھی اور محروم طبقے اس کے ساتھ تھے کہ ان کا استحصال ختم ہو گا اور وہ اسلام کے ابتدائی دور کے معاشرے کو قائم کرکے خوشحالی کی زندگی گزار سکیں گے۔

کاشت کاروں کے لئے خصوصیات سے یہ نعرہ کہ "زمین خدا کی ہے" بڑا دکش تھا۔ مزید شکسوں کی ادا گی سے انکار دستکار و کاشتکار دونوں کے لئے فائدہ مند تھا۔ حاجی شریعت الله کی وفات کے بعد ان کے لڑکے دودو میاں (وفات: 986م) کے پاس تحریک کی قیادت آئی گر آہستہ آہستہ اس تحریک نے مزاحمت کے بجائے مفاہمت کو افتیار کیا اور انگریزی اقتدار کو تشلیم کرتے ہوئے اپنی اہمیت ختم کرلی۔

فرائنی تحریک کی خصوصیات ہے ہے کہ اس نے بنگال میں رہتے ہوئے وہال ایک فلاحی اسلامی معاشرے کو قائم کرنے کی کوشش کی۔ مگر برطانوی اقتدار کے ہوتے ہوئے انہیں ناکامی ہوئی۔ اس لئے اس کے برعش سید احمد شہید نے اس مثالی معاشرے کو برطانوی مقبوضات سے دور قائم کرنے کا ارادہ کیا۔

جس وقت سید احمد شهید نے اپنی تحریک کا آغاز کیا ہے یہ وہ وقت تھا کہ جب دہلی میں مغل بادشاہ تخت نشین تو تھا مگر اس کی سایی طاقت ختم ہو چکی تھی اور سای اقتدار ایسٹ انڈیا کمپنی کے ہاتھوں میں جاچکا تھا۔ سید احمد شہید کی تحریک کے بھی دو پہلو تھے۔ اول وہ مسلمان معاشرے سے تمام غیر اسلامی اور ہندووانہ رسومات کا خاتمہ جائے تھے تا کہ ہندوستان کے مسلمان خالص اور بنیادی تعلیمات کی روشنی میں اپنا معاشرہ قائم کر سكيں۔ دوم اين اسلامي نظام كے نفاذ كے لئے وہ برطانوى علاقے سے دور سرحدكى جانب جانا جا ہے تھے کہ وہال بغیر کسی وخل اندازی کے ایک مثالی اسلامی معاشرہ قائم کر سکیں۔ وہ اسلامی نظام کے قیام اور ماضی کے بنیادی و مثالی معاشرے کے مقام کے لئے برطانوی علاقوں کو موزوں نہیں مجتے تھے۔ دویم آبادی میں مسلمانوں کے تناسب کے لحاظ سے کسی علیحدہ معاشرے کا قیام ابھی ممکن نہیں تھا۔ اس کے علاوہ وہ رسول اللہ منظیرا کی ہدایت پر عمل كرتے ہوئے ہجرت كركے ايك ايسے علاقہ ميں جانا جاہتے تھے كہ جمال وہ اسلامي نظام کو قائم کر سکیں۔ اگرچہ تحریک کو مالی امداد تو شالی ہندوستان و بہار سے ملتی رہی مگر سرحد میں قبائلی سرداروں اور سکھول نے اس کی مخالفت کی جس کی وجہ سے یہ تحریک ناکام ہو

نئ\_-

اس تحریک کی ناکامی کی وجہ جیسا کہ اکثر مور خین کتے ہیں۔ پھان سرداروں کی غداری نہیں تھی بلکہ تحریک کے عامیوں کی غلط فہمیاں اور مفروضے تھے کہ انہوں نے اس علاقہ کے رہنے والوں کی نفیات کو سمجھ بغیران پر ان کی مرضی کے خلاف ایک نظام مسلط کرنا چاہا کہ جس کے لئے وہ ذہنی طور پر تیار نہیں تھے۔ اور جو ان کی اپنی روایات اور رسومات کے خلاف تھا۔

جب ہندوستان میں برطانوی اقتدار مضبوط ہو گیا اور 1857ء کے بعد سے برائے نام مغل بادشاہ بھی باقی نہیں رہا تو اس کے بعد ہندوستان کے مسلمان معاشرے میں تین فتم کی فدہی تحریکیں چلیں۔ ان تینوں کا تعلق اس وقت کے طالت سے تھا۔ اول: سرسید کی علی گڑھ تحریک تھی کہ جس کی فہ ہی بنیادیں تھیں۔ وہ نئے طالت کے تحت نہ ہی طور پر اس کو جائز قرار دے رہے تھے کہ اگریزی اقتدار کو تسلیم کرلینا چاہئے اور جدید نظریات و افکار کو اپنا لینا چاہئے کو نکہ ان میں اور فدہب میں کوئی تعناد نہیں ہے۔ ان کی تعلیمات کا مرکز نوجوان یورٹی تعلیم یافتہ طقہ تھا کہ جو بدلتے ہوئے طالت کے تحت قدیم روائوں کو توڑ کرئی قدروں کو اختیار کرنا چاہتا تھا۔ سرسید نے انھیں فہ ہی جواز فراہم کیا کہ جدید قدروں اور فدہب میں کوئی تضاد نہیں ہونے چاہئے۔ ان کے نظریات نے ان نوجوان تعلیم یافتہ قتیار کرنے میں کوئی بھیک نہیں ہوئی چاہئے۔ ان کے نظریات نے ان نوجوان تعلیم یافتہ لوگوں کے لئے راستہ صاف کر دیا اور انہوں نے فدہب کو برقرار رکھتے ہوئے جدیدیت کو اختیار کیا۔

اس کے برعکس دیوبند کی تحریک تھی جو جدیدیت کے خلاف تھی کہ اس کو اختیار کرنے کے بعد مسلمان اپنی شاخت کھو بیعیش گے اور اپنی روایات سے دور ہو جائیں گے۔ اس لئے انہوں نے خالص اسلامی تعلیمات کے فروغ کے لیے علی گڑھ کی طرح تعلیم کو اپنایا اور اس بات کی تبلیغ کی کہ مغربی اور ہندو اثرات سے علیحدہ رہ کر اسلامی تعلیم کو اپنایا اور اس بات کی تبلیغ کی کہ مغربی اور ہندو اثرات سے علیحدہ رہ کر اسلامی

شاخت کو بر قرار ر کھا جائے اور بیہ تب ہی ممکن ہے کہ جب اسلام کی بنیادی تعلیمات پر عمل ہو۔

علی گڑھ اور دیو بند دونوں تحریکوں نے اپنے نظریات و افکار کے لئے تعلیم کاسارا ایا کہ نوجوان نسل کو ذہنی طور پر تیار کیا جا سکے۔ دیوبند تحریک نے متوسط طبقہ کے لوگوں نصوصیت کے ساتھ علماء گھرانہ کے افراد کو متاثر کیا کیونکہ یہ وہ لوگ تھے کہ جو انگریزی اقتدار کے بعد اپنے منصب و عہدے کھو بچکے تھے۔ اب مدرسوں سے فارغ التحصیل ہو کران کے لئے معجدوں و مدرسوں میں اساتذہ و فقہاء کی جگمیں تھیں کہ جہاں وہ مسلمانوں کی بدلتے طالات میں دین و فدہب کی روشنی میں راہنمائی کرسکتے تھے۔

ان دو تحریکوں کے ساتھ تیسری تحریک احمد رضا خال کی بریلوی تحریک تھی۔ احمد رضا خال کا موقف یہ تھا کہ ہندوستان کے مسلمانوں نے جو رسومات و روایات اختیار کرلی ہیں۔ اب انہیں اس حالت میں رہنے دیا جائے اور ان کے فدہبی جذبہ کو برقرار رکھا جائے۔ اگر ان رسومات کے خلاف مہم چلائی گئی تو اس کے نتیجہ میں مسلمان معاشرہ میں اختیار کی تاکل نہ تھی وہ برطانوی دور کے حالات میں مسلمان معاشرے کے اتحاد کو برقرار رکھنا جائی تھی۔

مسلمان معاشرے کے اتحاد کو بر قرار رکھنا چاہتی تھی۔
جب 1930ء کی دھائی میں فرقہ ورانہ تحریکیں شروع ہو کیں تو اس وقت شدھی و
سنگھٹن کے خلاف تبلیغی جماعت نے ایک مہم شروع کی کہ جس نے آگے چل کر باقاعدہ
ایک تحریک کی شکل اختیار کرلی۔ ان کی سرگر میوں کا مرکز وہ مسلمان تھے کہ جنہوں نے
اسلام تو قبول کرلیا تھا گر جنہوں نے اپنے آباؤ اجداد کی روایات کو ترک نہیں کیا تھا اور
انہیں بر قرار رکھے ہوئے تھے جیسے کہ میو قبائل وغیرہ۔ تبلیغی جماعت نے ان میں مسلمان
ہونے کا احساس دلایا تاکہ وہ اپنی شناخت کے ذریعہ ہندؤوں سے علیحدہ ہو جا کیں اور جب
ان میں شناخت کا احساس مضبوط ہو جائے تو وہ دوبارہ سے ہندؤوں میں شامل نہ ہو سکیں۔

ان تحریکوں کے مطالعہ سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ یہ تحریکییں مسلمانوں کے

مختلف طبقوں کی ضروریات کے تحت پیدا ہو کیں اور اس وجہ سے ان کے مقاصد میں بھی اختلاف رہا۔ اس اختلافات کی وجہ سے انہوں نے ایک دوسرے پر الزامات بھی لگائے اور بہتان تراثی بھی کی کہ جس کے نتیجہ میں مسلمانوں میں ندہبی فرقہ ورانہ نفرتیں پیدا ہو کیں۔

#### -14-

یا کتان بننے کے بعد ان زمبی تحریکوں کی صورت حال بدل گئے۔ کیونکہ زمبی جماعتوں اور علماء نے پاکستان تحریک کی مخالفت کی تھی اس لئے ان کے لئے ابتداء میں اس نے ملک میں اینے حق میں فضا ہموار کرنا مشکل تھا۔ لیکن آستہ آستہ انہیں ملک کے سیاس حالات کی وجہ سے ابھرنے کا موقع ملتا گیا۔ کیونکہ ابتدائی لیڈر شب سیاس طوریر ناکام ہوئی اور ملک کی باگ دوڑ فوجیوں نے سنبھالی تو اس سیاسی انتشار' بدعنوانیوں اور عدم اطمینان کی وجہ سے یہاں پر ندہبی جماعتوں کو موقع مل گیا کہ وہ پاکستان کے مخالفانہ جذبات عوام کے دلول سے بھلا کر اینے لئے کام کر سکیں۔ ایک لحاظ سے حکران طبقوں کی ناکامی نے ان کی پاکستان مخالفت کو صبح بھی ثابت کر دیا۔ ان میں سب سے زیادہ فعال جماعت اسلامی تھی کہ جس نے قادیانیوں کے مسلہ کے ذریعہ عوام میں مقبولیت حاصل كرنے كى كوشش كى اور پھرسياس طور ير اقتدار ميں آنے كى جدوجمد شروع كى۔ مرجب ایوب خان کا مارشل لا لگا تو یہ جمہوری رائے بند ہو گئے۔ اس لئے جاعت اسلام نے اس کے بعد سے اس لائحہ عمل کو اختیار کیا کہ اینے اراکین کی ذہنی تربیت کی جائے اور حکومتی اداروں میں اینے نظریات کے لوگوں کو داخل کرکے اس کی پالسیوں پر اثر انداز ہوا

ایوب خان کے زمانہ میں جو صنعتی عمل شروع ہوا اس کی وجہ سے اب ندہب کی ایک نئ تاویل کی ضرورت کو غلام احمد ایک نئ تاویل کی ضرورت کو غلام احمد

پرویز نے اپنی نئ تاویلات سے پورا کرنے کی کوشش کی۔ ان کے تصور نے نوجوان تعلیم یافتہ لوگوں کو متاثر کیا کیونکہ اس میں عبادات کے بارے میں جو نظریات سے وہ ایک جدید معاشرے کے نقاضوں کو پورا کرتے تھے۔ لیکن ایوب خال کے بعد جب سیاسی تبدیلیال آئیں اور ذوالفقار علی بھٹو وزیراعظم ہے تو انہوں نے سب سے پہلے اس صنعتی عمل کو روکا اور دوبارہ سے جاگیردارانہ ثقافت کو مشحکم کیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ غلام احمد پرویز کی تعلیمات اس ماحول میں ناقائل عمل ہو کررھ گئیں۔

الذا جب نظام مصطفے کا نعمہ لگایا اور ضیاء الحق نے جس اسلام کو نافذ کیا اور جن فرہی جماعتوں نے اس کا ساتھ دیا اس نے اس جاگیردارانہ ثقافت کی حفاظت کی۔ اس عرصہ میں تبلیغی جماعت کی مقبولیت میں اچانک اضافہ ہوا۔ اس کی ایک وجہ تو یہ ہے کہ اس جماعت کا کوئی سیاسی پروگرام نہیں۔ دو سرے ساجی و ثقافتی طور پر بھی یہ کسی تبدیلی کے خواہش مند نہیں۔ ان کے پروگرام میں فرد کی زندگی کو پاک کر کے روحانی بنانا ہے۔ بہت جلد یہ جماعت ریٹائر افسروں اور عمدیداروں کے لئے ایک ایسا مرکز بن گئی کہ جمال وہ ساجی و فرجی طور پر خود کو مصروف رکھ سکتے ہیں۔ اس برادری کا ایک رکن بن کر ان لوگوں میں شحفظ کا احساس ہوتا ہے۔

پاکتان کی ذہبی جماعتیں اور تحریکیں اس خیال کے پیش نظر کہ پاکتان اسلام کے بیش نظر کہ پاکتان اسلام کے بیا ہے وہ یمال پر اپنی فکر اور مسلک کے اسلام کو نافذ کرنا چاہتی ہیں۔ ان میں لوگوں کو ذہنی و روحانی طور پر تبدیل کرنیوالی تحریکیں بھی ہیں۔ جماد اور جدوجمد کے ذریعہ سیاست و اقتدار پر قابض ہونے والی بھی اور جمہوری طریقوں سے اقتدار میں آنے کی خواہش مند بھی۔ ان مختلف رجانات کی وجہ سے اسلام کی تعبیرو تفیر برابر بدل رہی ہے اور اسلامی نظام کو برابر بدلتی شکلوں میں پیش کیا جا رہا ہے۔

### \_۵\_

اس مخضرے جائزے کے بعد ان زہبی تحریکوں کے تجزیبہ کی ضرورت ہے۔ وہ نه بی تحریکیں جو که عمد سلاطین و مغلیه میں ابھریں وہ دو قتم کی تھیں۔ احیاء دین ادر اصلاحی۔ مهدویت کی تحریک خالص احیاء دین کی تھی جو یہ سمجھتے تھے کہ رسول الله مل الله کے دور میں جو معاشرہ قائم ہوا تھا وہ تاریخی عمل کے ذریعہ برابر آلودہ ہو تا چلا گیا جس کی وجہ سے اس کی پاکیزگ و خالصیت ختم ہو گئی۔ الندا مسلمانوں کے لئے ایک ہی راستہ ہے کہ وہ دوبارہ سے اس مثالی معاشرے کو قائم کریں۔ اس مثالی معاشرے کے قیام کے لئے احیاء دین کی تحریکیں دو راہتے اختیار کرتی ہیں۔مسلح جدوجہد کے ذریعہ ریاست پر قبضہ کر کے لوگوں کو مجبور کیا جائے کہ وہ شریعت پر عمل کریں اور خلاف شرع زندگی کو ترک کر دیں۔ اگر احیاء کو جماعت اس قابل نہیں ہوتی ہے کہ وہ ریاست پر قابض ہو سکے تو پھر اس کا طریقہ کار ہیہ ہو تا ہے کہ وہ گناہ آلود معاشرے سے ترک تعلق کر کے علیحدگی میں مثالی معاشرہ کو قائم کرتی ہیں۔ چنانچہ مهدی جونپوری نے دوسرے طریقہ یر عمل کیا۔ ان کے مریدوں اور پیروکاروں نے خود کو معاشرے سے علیحدہ کر کے اسنے دائرے بنائے کہ جمال وہ شریعت اور اسلامی تعلیمات ہر عمل کر سکیں۔ معاشرے سے علیحدہ ہونے کے بعد مهدوی فرقہ کے لوگ اپنی زات میں قید ہو گئے۔ ان کے نزدیک دوسرے مسلمان گراہ اور اسلام کی تعلیمات سے دور تھے۔ لہذا دوسرے مسلمانوں سے اینے تعلقات ختم کر کے وہ اسینے دائروں میں محدود او گئے۔ اس علیحدگی کی وجہ سے مسلمانوں کی اکثریت اسیں شک و شبہ سے دیکھنے گی۔ اس طرح خالص احیاء دین کی بیہ تحریک ہندوستان کے مسلمان معاشرے میں کوئی تبدیلی نہیں لاسکی۔

احمد سرہندی اور شاہ ولی اللہ کی تحریکیں اصلاحی تھیں کیونکہ یہ سیاسی و معاثی اور ساجی ڈھانچہ میں بادشاہ اور امراء کی مدد سے اصلاح کرنا چاہتے تھے۔ جیسا کہ تاریخی شواہد ے ظاہر ہے کہ تبدیلی مذہب میں انہیں یا اثر افراد نے مدد دی تھی۔ للذا یہ دونوں حضرات ان کی حمایت سے اپنی تعلیمات کا نفاذ چاہتے تھے۔ چونکہ حکمرانوں اور امراء کے اپنے مفادات تھے اس کئے انہوں نے ان کے لائحہ عمل کو نہیں اپنایا اور یہ دونوں تحریکیں بھی کوئی تبدیلی لائے بغیرا پی جگہ گھٹ کررھ گیں۔

فرائنی تحریک صرف بنگالی تک محدود رہی گروہ بھی اگریزی اقتدار کے برجے ہوئے اثرات کے تحت آخر میں اس پر مجبور ہوئے کہ حالات سے سمجھونہ کرلیا جائے۔ سید احمد شہید کی تحریک اصلاحی بھی تھی اور احیاء دین کی حامی بھی۔ انہوں نے مسلح انقلاب کے ذریعہ پہلے سرحد میں ایک مثالی ریاست قائم کرنے کی کوشش کی۔ شاید آگ چل کروہ اسے پنجاب اور ہندوستان تک پھیلاتے گراندرونی اختلافات اور بیرونی مزاحمتوں کے باعث یہ پہلے ہی مرحلہ پر ختم ہوگئی۔

اس مسلح جدوجمد کی ناکامی نے علی گڑھ ۔ دیوبند۔ اور بریلوی تحریکوں کے منشور میں تبدیلی کی اور انہوں نے تعلیمی اداروں کے ذریعہ اپنے خیالات و افکار کی ترقی کے لئے کوشش کی۔ تبلیغی جماعت نے لوگوں سے رابطہ کے بعد ان میں مسلم شناخت پیدا کرنے کی جدوجمد کی۔

پاکتان بننے کے بعد اور اگریزی اقدار کے خاتمہ کے بعد ایک تو غیر مکی حکرانوں سے کوئی مزاحمت نہیں رہی' دو سرے ہندؤوں سے بھی مخالفت کا کوئی جواز نہیں رہا۔ اس لئے پاکشٹان میں نم ہمی تحریکیں سیاسی جماعتیں بن گئیں اور انہوں نے حکومت و اقدار میں آنے کو اپنا مقصد بنایا تاکہ اس کے بعد وہ شریعت کا نفاظ کر سکیں۔

یہ تمام مذہبی تحریکیں جو وقما فوقما برصغیر ہندوستان و پاکستان میں ابھر ہے ' یہ اپنے پروگرام اور لائحہ عمل کی وجہ سے محدود دائرے میں رھیں اور مقبول عام تحریکیں نہیں بن سکیں۔ اور نہ ہی ان کے اپنے وقت میں ان کے اثرات کو وسیع طور پر محسوس کیا گیا۔ لیکن ان تحریکوں نے جو ماضی میں حاصل نہیں کیا تھا وہ اب موجودہ دور میں ان کے نام پر

حاصل کرنے کی کوشش کی جارہی ہے۔ اب موجودہ ضروریات اور نقاضوں کے تحت ان تحریکوں کو تاریخی گمنامی سے نکال کر باہرلایا جا رہا ہے اور تحریک پاکستان کی تاریخ میں ان کو استعال کر کے مسلم شاخت اور دینی جذبہ کو ابھارا جا رہا ہے۔ اس طرح سے دو قومی نظریہ کا آغاز اب احمد سر ہندی سے کیا جا رہا ہے۔ پاکستان کی موجودہ ندہجی تحریکیں اور سیاسی جماعتیں ماضی کی ان ہی تحریکوں میں اپنی جڑیں تلاش کر کے اپنے لئے تاریخی جواز فراہم کر رہی ہیں۔

# تقسیم کے بعد ہندوستان و پاکستان ابھرتے ہوئے

## جدید ندهبی رجحانات

تقتیم کے بعد ہندوستان و پاکستان کے سامی حالات کے تحت ان دونوں ممالک میں اسلام کی نئی تعبیرو تفییر ہوئی ہے۔ کہ جس کے مطالعہ سے ان دونوں ملکوں کے مسلمان ذہن کو سمجھا جا سکتا ہے۔ اور اس بات کا بھی اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ سیاسی دباؤ اور حالات کی تبدیلی کس طرح سے ندہب پر اثر انداز ہوتی ہے۔ ہندوستان میں خاص طور سے تقتیم کے فورا بعد کچھ روشن خیال دانشورول اور علاء کے طبقہ سے کچھ حماس عالموں نے اس بات کو فوری طور پر محسوس کر لیا تھا کہ بدلتے ہوئے حالات میں اسلام کی تشکیل جدید کا ہونا لازی ہے۔ اس کو ذہن میں رکھتے ہوئے دسمبر 1976ء میں جامعہ ملیہ د بل میں ایک سیمینار ہوا' جس کا عنوان تھا "فکر اسلامی کی تشکیل جدید" اس سیمینار میں علماء کے ساتھ ساتھ مسلمان دانشوروں نے بھی حصہ لیا' اور جو مقالے یہاں پڑھے گئے ان میں اس بات یر زور دیا گیا کہ ہندوستان کے بدلتے ہوئے حالات میں اسلامی فکر کی تشکیل نو ہونی چاہئے۔ کیکن اس سیمینار میں جو بھی مقالے پڑھے گئے۔ ان میں زیادہ زور اس بات پر تھا کہ ہندوستان کے مسلمان معاشرے کے ساجی "معاشی" اور ثقافتی مسائل کا حل کس سے اسلام کے ذریعہ حل کیا جائے۔ اس میں کوئی بھی ایبا مقالہ نہیں تھا کہ جس میں اس بات پر زور دیا جاتا کہ ہندوستان کے سیاسی نظام میں اسلام کی کیا تعبیر ہونی چاہئے۔ (۱)

اس کی ضرورت اس وقت پیش آئی کہ جب ہندوستان میں مشہور "شاہ بانو" مقدمہ کا فیصلہ ہوا کہ جس میں عدالت نے طلاق کے بعد شو ہر کو بیوی کے نان و نفقہ کا ذمہ دار ٹھرایا تھا۔ اس پر علماء اور عام مسلمانوں نے احتجاج کیا۔ اس سے بیہ مسئلہ سامنے آیا کہ کیا ایک ندہبی اقلیت کو سیکولر ریاست میں رہتے ہوئے ریاست کے قوانین اور دستور

کی پابندی کرنی چاہئے۔ یا اپنے علیحدہ توانین کو قائم رکھنا چاہئے؟ اس کے بعد دوسرا اہم واقعہ بابری مسجد کا ہوا کہ جس میں ہندو انتا پندان نے مسجد کو مسار کر دیا اور ہندوستان کے مسلمانوں کو ایک اہم موڑ پر لاکھڑا کر دیا کہ کیا ہندو فرقہ واریت کا جواب فرقہ واریت سے دیا جائے یا سیکولر نظام کو مسخکم کیا جائے تاکہ اس قتم کے واقعات دوبارہ سے نہ ہوں؟ چنانچہ اس کے بعد سے ہندوستان کے کچھ علماء اور دانشوروں نے اس بات کی کوشش کی کہ سیاسی حالات کے تحت اسلام کی تعلیمات کو نئے انداز سے دیکھا جائے۔ اس مقالہ میں اس بات کی کوشش کی گئے ہے کہ تقیم کے بعد 20 سالوں میں ہندوستان و پاکستان میں سیاسی واقعات اور حالات کے تحت اسلام کے جو دو متفاد نقطہ ہائے ہندوستان و پاکستان میں سیاسی واقعات اور حالات کے تحت اسلام کے جو دو متفاد نقطہ ہائے نظر ابھرے ہیں ان کی نشان دبی کی جائے تاکہ سے بھی ثابت ہو کہ کس طرح سے حالات

#### \_1\_

کے تحت ندہب بدلتا رہتا ہے۔

اگرچہ برصغیرہند کی تقتیم کا مطالبہ اس لئے کیا گیا تھا کہ مسلمانوں کو اپنی ایک علیحدہ مملکت مل جائے 'جہاں گہ وہ اپنے ندہبی عقائد کے تحت زندگی گذار سیس۔ یہ بھی مورخوں کے درمیان ایک بحث ہے کہ کیا ایک علیحدہ ملک کا مطالبہ ندہب کی بنیاد پر کیا گیا تھا۔ یا اس بنیاد پر کہ ایک ندہبی ریاست نہیں بلکہ مسلمانوں کی مملکت نسلی بنیادوں پر ہوگی ؟ لیکن اس پچاس سال کا عرصہ میں برصغیر کے مسلمان متحد ہو کر ایک طاقت بننے کے بجائے 'تین حصوں میں تقسیم ہو گئے۔ اور ان کی جو حیثیت تقسیم سے پہلے تھے۔ وہ اس سے محروم ہو گئے۔ ہندوستان اور پاکتان کے مسلمان تقسیم کے بعد دو مختلف قتم کے سالی نظاموں کے درمیان رہنے پر مجبور ہوئے۔ اور اس وجہ سے ان کی ذہنی نشوونما سیاسی نظاموں کے درمیان رہنے پر مجبور ہوئے۔ اور اس وجہ سے ان کی ذہنی نشوونما میاسی طریقون سے ہوئی۔ مثلاً ہندوستان کا دستور تو سیکولر ہائیکیاس کے معاشرے میں ہندو فرقہ وارانہ جماعتیں بھی موجود ہیں جو اس جدوجمد میں مصروف ہیں کہ اسے ایک ہندو فرقہ وارانہ جماعتیں بھی موجود ہیں جو اس جدوجمد میں مصروف ہیں کہ اسے ایک

ہندو ریاست میں تبدیل کردیں۔ اس لئے ہندوستان میں ریاست اور ہندو معاشرے کے درمیان ایک کش کمش نظر آتی ہے۔ (اگر اس کے نتیجہ میں بندوستان ایک نظریاتی ریاست بنا ہے تو اس سے پاکستان کے نظریاتی ملک ہونے کی تقدیق ہو جاتی ہے)۔ اس صورت حال میں ہندوستان کے مسلمانوں کے لئے یہ ایک اہم مسئلہ ہے کہ اس تصادم میں ان کا رویہ کیا ہونا چاہیے ؟ کیا وہ سیکولر نظام کی حمایت کریں یا اپنی علیحدہ شاخت پر نور دیں؟ اور پھریہ سوال بھی ہے کہ اپنی اس علیحدہ شاخت کو کیا وہ طاقت کے ذریعہ سلیم کرائیں۔ یا اس کے لئے دستوری طریقون کو اختیار کریں؟

اس صورت میں اس بات کی شدت سے ضرورت محسوس ہوئی کہ اسلام کا ایک ایسا نقطہ نظر دیا جائے کہ جو حالات سے مطابقت بھی رکھتا ہو اور مسلمانوں کی شاخت کو برقرار رکھتے ہوئے ان کا تحفظ بھی کرے۔ اس نقطہ نظر کی تشکیل میں سرسید احمد خان (وفات: 1898) کے ان غربی نظریات سے بڑی مدد ملی کہ جب انھوں نے وقت کی ضرورت کو دیکھتے ہوئے اسلام کی ایک نی تشریح کی اور روایتی اور قدامت پرست نمہب کو چینج کرتے ہوئے اسلام کی ایک نی تشریح کی اور روایتی اور قدامت پرست نمہب کو چینج کرتے ہوئے خلافت کے ادارے کی نم بہی و قانونی حیثیت کو رد کیا اور اس بات پر زور دیا کہ یہ ہندوستان کے مسلمانوں کے مفاد میں ہے کہ وہ غیر مسلم حکمرانون کی اطاعت کریں۔ انھوں نے مسلمانوں اور عیسائیوں کے در میان اہل کتاب ہونے کے رشتہ سے کریں۔ انھوں نے مسلمانوں اور عیسائیوں کے در میان اہل کتاب ہونے کے رشتہ سے قربی روابطہ اور تعلقات پر زور دیا اور نی اور ان سے قربت رکھنا ضروری ہے اس میں نہ ہب کی ملازمت کرنا' ان کے لئے کام کرنا' اور ان سے قربت رکھنا ضروری ہے اس میں نہ ہب کوئی رکاوٹ نہیں ڈالٹ ہے۔ (۲)

سرسید کے اس نے نقطہ نظر کی وجہ سے جدید تعلیم یافتہ مسلمان کے لئے یہ ممکن ہوا کہ وہ قدامت پرسی کے ماحول سے نکلیں اور بدلتے ہوئے حالات میں آگے بردھ کر حصہ لیا حصہ لیں۔ یہی وجہ تھی کہ علی گڑھ تحریک نے مسلمانوں کا جدید ذہن بنانے میں حصہ لیا کہ جس کے تحت انہوں نے اپنی فرہی شناخت کو بھی برقرار رکھا اور خود کو نئے حالات

کے مطابق آسانی سے ڈھال بھی لیا۔

اس بنیاد پر موجودہ وقت میں ہندوستان کے مسلمان دانشور اور کچھ علماء اس کوشش میں مصروف ہیں کہ اسلام اور ہندومت کے در میان مطابقت پیدا کی جائے۔ اور ان دونوں فراہب کے درمیان جو فرق اور دوری ہے اسے دور کیا جائے۔ اس کوشش میں اگرچہ انہیں بڑی مشکلات کا سامنا ہے۔ ایس مشکلات جو کہ سرسید کو اسلام اور عیسائیت کو قریب لانے میں در پیش نہیں تھیں۔ کیونکہ عیسائی اہل کتاب ہونے کی وجہ سے مسلمانوں کے قریب تھے۔ اس کے علاوہ قرآن شریف' اور احادیث کی بنیاد پر بھی ان دونوں مذاہب کے لوگوں کو قریب لانے میں آسانی تھی۔ گراسلام اور ہندومت ، دو ایسے نداہب ہیں کہ جن كا ارتقاء مختلف ماحول مين موا- اس لئے جب ان مين قربت كى بات موكى تو مسلمان دانشوروں نے مذہب کے بارے میں وسیع اور روادارانہ نقطہ نظر کو اختیار کیا۔ اور بیہ دلیل دی کہ بنیادی طور پر تمام مذاہب انسانیت کی فلاح و بہود کے لئے ہوتے ہیں۔ اور ان کا پیغام محبت کا ہو تا ہے۔ اس بنیاد پر اسلام اور ہندومت میں مماثلت موجود ہے۔ این اس دلیل کے ثبوت میں انھوں نے ان مسلمان صوفیاء اور علماء کا سمارا لیا کہ جنھوں نے ہندومت کی تعریف کی ہے۔ مثلاً مرزا مظهر جان جانان (وفات: 1789) که جنھوں نے ہندومت کو اللی ذہب قرار دیا ہے اور ہندوستان میں پغیروں کے آنے کو تشلیم کیا ہے۔ اس سلسلہ میں محمد اشفاق نے اردو میں ان مقالات کا مجموعہ چھایا ہے کہ جو مسلمان اسکالرز نے اس موضوع پر لکھے ہیں۔ ان کی کتاب کا عنوان ہے۔ "نمہب مسلمان اور سيكولرازم" اس مجموعه مين جار ايسے مقالات بين جو كه اسلام اور مندومت كى مماثلت ير روشنی ڈالتے ہیں۔ اگر اسلام اور ہندومت میں بنیادی فرق ختم کر دیا جاتا ہے اور ان دونوں کا مقصد انسانی فلاح و بہبود ٹھہرتا ہے تو اس نتیجہ میں فرقہ وارانہ ذہنیت کو ختم کیا جا سکتا ہے۔ کیونکہ اس کی بنیاد ہی اختلاف اور علیحدگی پر ہے۔

ہندوستان میں اس وقت یہ کوشش ہو رہی ہے کہ اسلام اور سیکولرازم کو کیسے

آپس میں ملایا جائے۔ کیونکہ سیکولرازم کے بارے میں مسلمانوں کے خیالات اپنے ملکوں کے سیاسی حالات کے مطابق مختلف ہیں۔ جمال وہ اکثریت میں ہیں۔ وہاں پر سکیولرازم ان کے اور فدہب کے لئے ایک خطرہ ہے۔ لیکن ان ملکوں میں کہ جمال مسلمان اقلیت میں ہیں ' وہال سیکولرازم ان کے لئے ایک نعمت ہے۔ کیونکہ ایک ایسے نظام میں کہ جمال ریاست کا کوئی فدہب نہ ہو' وہال پر مسلمان آزادی کے ساتھ اپنے عقائد کو برقرار بھی رکھ سکتے ہیں اور اپنے فدہب کی تبلیغ بھی کر سکتے ہیں۔

ہندوستان کے موجودہ سیاس حالات اور نقاضون کو مد نظر رکھتے ہوئے' مولانا وحید الدین خان نے سرسید کے نقش قدم پر چلتے ہوئے 'جرات کے ساتھ روایق نقطہ نظر کو رد كرت ہوئے اسلام كا ايك نيا نقط نظرويا ہے كہ جو مندوستان كے سياسي ماحول اور حالات سے مطابقت رکھتا ہے۔ انہوں نے سب سے پہلے تو اس بات کی نشان دہی کی ہے کہ ایک سیکولر ریاست میں تمام فداہب کو مکمل آزادی ہوتی ہے۔ اس کئے یہ نظام ہندوستانی مسلمانوں کی مذہبی آزادی کے لئے انتمائی ضروری ہے۔ اب یہ ان کا کام ہے کہ اس سے فائدہ اٹھاتے ہوئے اپنے فرہب کی تبلیغ کریں' اسے پھیلائیں اور بجائے اس کے کہ سیاسی طاقت حاصل کریں وہ دعوئی امپائر کے قیام کو عمل میں لا کیں۔(۴) انہوں نے اس بات ہر زور دیا کہ اگر مسلمان ایک ایسے ملک میں رہ رہے ہین کہ جمال اسلامی وستور نمیں ہے۔ الی صورت میں ان کے لئے لازی ہے کہ اس ملک کے دستور 'اور قانون کی اطاعت کریں۔ اگر وہ اپنے کی عمل سے یہ کوشش کریں کہ اس ملک کے قانون کو بدلین عومت کا تخت اللنے کو کوشش کریں یا اس ملک کے قوانین و ضوابط سے انحراف كريں - تو ان كابيه عمل صراصردين كے خلاف ہو گا۔ اگر مسلمان ا قليت ايك ايے ملك میں ہو کہ جمال کی اکثریت مسلمان نہیں ہے تو اس صورت میں ان کے لئے دو ہی رائے ہیں: یا تو اس ملک کے قوانین کا احرّام کریں اور ان پر عمل کریں ' یا پھراس ملک کو چھوڑ دیں۔ اس کے مقابلہ میں تیسری یہ کوشش کہ ان قوانین کو توڑیں' مزاحمت کریں' اور انھیں طاقت کے ذریعہ تبدیل کرنے کی کوشش کریں۔ تو یہ تمام حربے مسلمانوں کے لئے خودکشی کے مترادف ہیں۔(۵)

وہ ان تمام کوششوں کے سخت مخالف ہیں کہ جن کے ذریعے اسلام کو ایک انقلائی نہ جب بنایا جا رہا ہے۔ ان کی دلیل ہے ہے کہ اسلام کا انقلائی تحریکوں سے کوئی واسطہ نہیں ہے۔ کیونکہ جب بھی انقلاب کو کوشش ہوگی تو اس کے نتیجہ میں دہشت گردی پیدا ہوگی کہ جو معاشرے کا امن و امان اور تحفظ کو ختم کر دے گی۔(۱) اس کے علاوہ وہ جماد کے مخالف ہیں۔ اور دار طرب کے تصور کے بھی خلاف ہیں کہ جو مسلمانوں کو جنگ کرنے پر ابھار تا ہے۔ ان کے نزدیک موجودہ دور میں ہے دونوں باتیں متروک ہو چکی ہیں۔ وہ موجودہ دور کی تمام الی اسلامی تحریکوں کی خدمت کرتے ہیں کہ جو مسلمانوں کو جماد پر آمادہ کرکے قتل و غارت گری کے لئے تیار کرتی ہیں۔ اس کا نتیجہ سوائے خون ریزی کے اور کرکے قتل و غارت گری کے لئے تیار کرتی ہیں۔ اس کا نتیجہ سوائے خون ریزی کے اور کی خمیں نکاتا ہے۔

"اسلام میں اصلاح اور تبدیلی کا طریقہ تدریجی طریقہ ہے۔ موجودہ نام نمادِ
انقلابی (بومهه عنده عنده عنده علی الله اسلام کا طریقه نمیں ہے۔ خالص اسلامی
نقطه نظر سے موجودہ زمانہ کو تمام وہ انقلابی تحریکیں غیر اسلامی ہیں جو تشدد کے
زریعہ اقتدار پر قبضہ کرنا چاہتی ہیں۔ تاکہ اسلام کا سیاسی اور قانونی نظام نافذ
کریں۔ اس قتم کی تحریکیں چلانے والے افراد یقینی طور پر امن عامہ کے لئے
خطرہ ہیں۔ "()

مولانا وحید الدین خان ندہبی قوم پرسی کے نظریہ کو بھی رد کرتے ہیں اور پان اسلام ازم' تحریک خلافت' اور اخوان المسلمین پر تنقید کرتے ہیں کہ جنھوں نے مسلمانوں کو فائدے کی بجائے نقصان ہوا۔وہ لکھتے ہیں کہ :

انسیویں صدی کے نصف آخر اور بیسیویں صدی کے نصف اول میں (سیاسی ضرورت کے تحت نہ کہ شرعی تقاضے کے تحت) ساری مسلم دینا میں ایسی

تحریکیں اٹھیں جھوں نے مسلمانوں کو یہ زبن دیا کہ اسلام ایک عالمی قومیت ہے۔ اور مسلمان اس عالمی قومیت کے بین الاقوای شری ہیں۔ گریہ فکر واضح طور پر جدید قومیت سے مکراتی ہے۔ جدید دور بیں قومیت کا تصور وطن (کھیں علامی سے مانا جاتا ہے ...... اس تضاد نے جدید دور کے مسلمانوں کے لئے دو میں سے ایک برائی کو ناگزیر بنا دیا ہے۔ یا تو وہ اپنے ملک میں باغی بن کر رہیں۔ کیونکہ وطنی قومیت کو نہ مانا اہل ملک کی نظر میں بغاوت کے ہم معنی ہے۔ دو سرا بدل ان کے لئے یہ ہے کہ وہ منافقانہ روش اختیار کرلیں۔ یعنی دل کے اندر تو وطنی قومیت کے منکر بنے رہے۔ گر عملی زندگی میں ہر جگہ یعنی دل کے اندر تو وطنی قومیت کے منکر بنے رہے۔ گر عملی زندگی میں ہر جگہ اپنی قومیت وہ مکی حالات کا تقاضہ ہے۔ (۸)

وہ اس بات کی جانب بھی نشان دہی کرتے ہیں کہ جدید دور میں جو سیاس نوعیت کے فادی دیے جا رہے ہیں۔ ان کی وجہ سے اسلام کی کفی بدنای ہو رہی ہے۔ ان کی دلیل کے مطابق اس فتم کے فوول کی اہمیت اس وقت تو تھی کہ جب مسلمان اقتدار میں شخے۔ مگر اب جبکہ ان کے پاس نہ اقتدار ہے اور نہ ہی طاقت وہ ان فوول کو نافذ کرنے کی پوزیشن میں نہیں ہیں۔ اس لئے ہندوستان میں اس فتم کے فوول کا اجراء سخت غلطی ہے۔ اس کے علاوہ فوول کو دیتے ہوئے یہ بات بھی ذہن میں رکھنا ضروری ہے کہ جمہوری روایات اور اقدار کی ترقی کے ساتھ' بہت سی باتیں الیی ہین کہ جن پر پابندی نہیں لگائی جا عتی ہے۔ مثلاً اظہار رائے کی آزادی ایک جمہوری حق ہے۔ اس طرح سے نہیں لگائی جا عتی ہے۔ اس طرح سے نہیں کا بیانہ کی جن پر پابندی سے جمہوری دوایات کے خلاف ہے کہ کتابوں کو جلایا جائے۔ ان پر سنسرلگایا جائے۔ یا ان پر سنسرلگایا جائے۔ یا ان پر سنسرلگایا جائے۔ یا ان پر بینسرلگایا جائے۔ یا ان

آج مسلمان مغلوب ہیں اور ہر قتم کا غلبہ ان قوموں کی طرف چلا گیا ہے جن کے فد مسلمان مغلوب ہیں اصول سے ہے کہ انسان کو لا محدود طور پر اظهار خیال کی آزادی حاصل ہے۔ اس کا متیجہ سے ہے کہ مسلمان اگر کسی کی تصنیف پر

اس کو شاتم قرار دے کر اس کے قتل کا فتوی دیں تو فوری طور پر وہ شخص ان غالب قوموں کا ہیرو بن جاتا ہے۔ یہ قومیں اپنے اعلی وسائل کے ساتھ اس طرح اس کی حمایت پر آ جاتی ہیں کہ مسلمان عوام اور خواص سب کے سب ان کے مقابلہ میں بے بس ہو جاتے ہیں۔ اس طرہ قتل کا فتوے صرف ایک مضحکہ خیز لفظی اعلان بن کر رہ جاتا ہے۔(۹)

ہندوستان کے مسلمان دانشور اور روشن خیال علاء اس بات کے حامی ہیں کہ ہندوستان کے مسلمانوں کو اینے حقوق کے حصول کے لئے ملک کے قوانین کا سمارا لینا چاہیے اور جمال ضرورت ہو وہال عدالت کا دروازہ کھنکھٹانا چاہیے۔ یہ نہیں کہ ذرا می بات یر مظاہرہ کریں' ہز تالیں کریں' یا جلنے جلوس نکالیں۔ ان کی دلیل یہ ہے کہ اگر مسلمان اسی طرح کی تحریکیں چلاتے ہیں تو وہ ریاست سے مکر لیتے ہیں۔ اور جب امن و امان کی صورت بگڑتی ہے تو پولیس اور فوج سے ان کا مقابلہ ہو تا ہے۔ جس کے متیجہ میں سارا نقصان مسلمانوں ہی کا ہو تا ہے۔ دو سرے بیہ کہ اس قتم کی تحریکوں سے ہندوستان کے لوگوں میں مسلمانوں کے خلاف جذبات ابھرتے ہیں۔ ماضی کے تجربات سے یہ بھی ثابت ہوا ہے کہ جب بھی مسلم لیگ یا مسلم پرسنل بورؤ نے اپنے مطالبات کے حق میں تحریکیں چلا نمین اور مسلمانوں کو سڑکوں پر لے آئے تو انھیں سوائے ناکامی کے اور کچھ حاصل نہیں ہوا۔ اس لئے طاقت کا مظاہرہ مجموعی طور پر ان کے حق میں نہیں ہے کیونکہ اس سے فرقہ وارانہ جذبات بھڑکتے ہیں اور مسلمانوں کو یہ یاد رکھنا چاہئے۔ کہ وہ ہندو فرقہ یرست تنظمیوں سے طاقت کے ذرایعہ نہیں ت سکتے ہیں۔ مولانا وحید الدین کے علاوہ جو جدید حالات کے تحت اسلام کی تعبیر کر رہے ہیں ان میں اصغر علی انجینئر قابل ذکر ہیں۔ جب ہم ہندوستان میں اسلام کے اس نے رجان اور نقطہ نظر کو دیکھتے ہیں تو پی

سوال پیدا ہو تا ہے کہ یہ نئی تعبیر کس طبقہ اور افراد کے لئے سودمند ہے۔ تو جس طرح

سرسید کے نہ ہی خیالات نے نئے تعلیم یافتہ طبقے کو ذہنی طور پر اس پر تیار کیا تھا۔ کہ وہ

اگریزی راج کو تشکیم کرتے ہوئے خود کو نئے حالات میں ڈھالے اور اپنی فرسودہ ماضی سے نکل کر ترقی یافتہ دور میں داخل ہو۔ اسی طرح یہ جدید ند ہمی رحجان ہندوستان کے متوسط اور تعلیم یافتہ طبقے کو ذہنی طور پر تیار کر رہا ہے کہ وہ ہندوستان کے سیکولر اور جمہوری نظام کو تشکیم کرتے ہوئے' اس کے اندر خود کو ضم کرے اور جدید ہندوستان کی ترقی میں بھرپور حصہ لے۔ لیکن جہاں تک عام مسلمانوں کو تعلق ہے۔ بدشمتی سے وہ اب تک قدامت برست اور ننگ نظر علماء کی گرفت میں ہیں۔

#### 

تقتیم کے بعد پاکتان میں کون سے نئے زہبی رحجانات ابھرے' اور ان کا تعلق کس طرح سے ملک کے سیاس حالات سے رہا؟ اس کو ذہن میں رکھتے ہوئے جب ہم تقیم کے فوراً بعد ملک کی تاریخ کو دیکھتے ہیں تو ہمیں ان رجانات کے بارے میں پہ چاتا ہے۔ لیادت علی خان نے اینے اقتدار کے زمانہ میں مشہور علماء کو اس بات کی دعوت دی کہ وہ پاکستان کے دستور بنانے میں مدد دیں۔ ان علماء نے جو تجاویز دین وہ "قرارداد مقاصد" کے نام سے مشہور ہیں کہ جو 1956ء کے دستور میں بطور تعارف کے شامل ہوئیں۔ لیکن انھیں دستور کا حصہ نہیں بنایا گیا تھا۔ یہ کام بہت بعد میں ضیاء الحق نے کیا کہ جس نے ترمیم کے بعد اسے دستور کا حصہ بنایا۔ لیکن یہ علماء اپنی تمام کوششوں کے باوجود کوئی اسلامی دستور سیس بنا سکے۔ جب جوجومء میں ابوب خان نے ملک میں مارشل لاء لگایا تو اس کے ساتھ ہی اسلامی دستور' یا اسلامی ریاست کے تمام منصوبے ختم ہو گئے۔ جب 1970ء میں ملک میں پہلی مرتبہ عام انتخابات ہوئے تو اس میں ملک کی زہی جماعتوں نے بھی زور و شور کے ساتھ حصہ لیا۔ ان کا خیال تھا کہ ان انتخابات میں ان کو اکثریت کے ساتھ کامیابی ہوگ۔ اور وہ اس قابل ہو سکیں گے۔ کہ پاکستان کو ایک اسلامی ریاست بنائیں۔ لیکن انتخابات کے نتائج ذہبی جماعتوں کے لئے انتہائی مایوس کن تھے۔ کیونکہ

ووٹرون نے فدہبی نعروں کے باوجود انہیں منتخب نہیں کیا۔ جماعت اسلامی کہ جے امید تھی کہ وہ اکثریت کے ساتھ کامیاب ہوگ۔ اس الیکٹن میں وہ صرف چار نشتیں حاصل کر سکی۔ جب 1985ء ضیاء الحق نے غیر جماعتی انتخابات کرائے تو اس میں بھی فدہبی جماعتوں کو کامیابی نہیں ہوئی۔ 1988ء اور 1990ء کے انتخابات میں جماعت اسلامی نے دو سری اور جماعت کی کارکردگی اور جماعت کی کارکردگی دو سرے حلیف پارٹیوں کے ساتھ اچھی نہیں تھی۔ اس وجہ سے نواز شریف کے خلیف دو سرے حلیف پارٹیوں کے ساتھ اچھی نہیں تھی۔ اس وجہ سے نواز شریف کے خلیف ہونے کے باوجود انہیں اقتدار میں شریک نہیں کیا گیا۔ 1993ء کے انتخابات میں جماعت کی اسلامی نے اپنے طور پر حصہ لیا اور یہ نعرہ لگایا کہ وہ بطور نعم البدل کے سامنے آرہی ہے۔ اسلامی نے اپنے طور پر حصہ لیا اور یہ نعرہ لگایا کہ وہ بطور نعم البدل کے سامنے آرہی ہے۔ لیکن اس میں بھی اسے ناکامی ہوئی۔ للذا 1997ء کے الیکٹن میں جماعت نے یہ فیصلہ کرلیا کہ وہ انتخابات میں حصہ نہیں لے گی۔

پاکتان کے انتخابت میں ناکام ہونے والی صرف جماعت اسلامی نہیں تھی۔ بلکہ دو سری فہ بھی جماعتوں کا بھی کی کچھ حال رہا۔ جن میں جمعیت العلماء اسلام اور جمعیت العلماء پاکتان وغیرہ شامل ہیں۔ ان ناکامیوں نے ان پر یہ واضح کر دیا کہ جمہوری طریقون سے ان کے لئے اقتدار میں آنا ناممکن ہے۔ اس لئے جمہوریت ایک ایسا نظام ہوا کہ جس کا تعلق اسلام سے نہیں رہا۔ اس نقطہ نظر کا اظہار مولانا طاہر القادری نے کہ جو پاکتان عوامی پارٹی کے بانی ہیں انھوں نے اس طرح سے کیا ہے کہ 1990ء اور 1993ء کے انتخابات میں ان کی جماعت نے اس طرح سے کیا ہے کہ واوو میکیں کہ یہ طریقہ سیاست مفید ہے یا نہیں

چنانچہ ہم اپنی چار سالہ سیاس و انتخابی جدوجہد کے دوران گذشتہ 45 سالہ پاکستانی سیاست کے تجربات' موجودہ سیاسی کلچر اور اس کے کردار اور اس نام نماد جمہوری عمل کے مقتضیات و نتائج کے تناظر میں اس نتیجہ پر پہونچ ہیں کہ پاکستان عوامی تحریک آئندہ اس "مروجہ سیاسی اور انتخابی عمل" کے طریق کو

جاری رکھتے ہوئے مصطفوی انقلاب اور غلبہ و نفاذ اسلام کو حاصل نہیں کر سکتی ہے۔(۱۰)

اس وقت تقریباً پاکستان کی تمام فرہی جماعتوں نے سیاست میں ناکامی کے بعد جو
رویہ اختیار کیا ہے وہ یہ ہے کہ دو جمہوریت اور سیکولرازم دونوں کو اسلام کے خلاف
سمجھتی ہیں۔ کیونکہ ان کی موجودگی میں ان کا اقتدار حاصل کرنا ایک مشکل کام ہے۔ جمال
تک سیکولر ازم کا تعلق ہے۔ اس کو ابتداء ہی سے اسلام کے مخالف نظریہ کے طور پر پیش
کیا گیا ہے۔ خاص طور پر اردو میں اس کا ترجمہ "لادینت" اس تصور کو پیش کرتا ہے کہ
سیکولر ازم معاشرہ میں فرہب کو ختم کر کے "لادینت" کو قائم کرتا ہے۔ للذا سیکولرازم
اسلام کے خلاف بطور ایک نظریہ کے ابھرتا ہے۔

اس پی منظر میں جاوید اکبر انصاری' کہ جن کا تعلق جماعت اسلای سے ب وہ موجودہ حالات کی روشنی میں اسلام کے کردار کی تشکیل نو کرنا چاہتے ہیں۔ ان کا ایک مضمون "جماعت اسلامی اور دیگر دینی تحریکوں کا آئندہ لا تحد عمل" "امت کی تقدیر صرف جماد سے بدلی جا بحق ہے" بڑا اہم ہے۔ اس میں انہوں نے نہ ہی جاعتوں کو ایک لا تحد عمل دیا ہے۔ کہ انہیں کس طرح سے سیکولرازم کا مقالمہ کرنا چاہئے۔

ہماری کوشش ہونی چاہیے کہ تمام سیکولر نظریات اور تمام سیکولر جماعتوں کو ملک کی زبوں حالی کا ذمہ دار ٹھمرا کیں۔ اس سیکولر ازم کے فروغ نے عام پاکستانی کو حقوق کا طالب بنا دیا ہے۔ سیکولر ازم کے ظلاف جدوجمد فی الحقیقت حقوق کی سیاست کی نفی ہے۔ سیکولر جماعتیں حقوق کے تحفظ کا ذریعہ ہیں اور حقوق کی سیاست میں شرکت اسلامی جماعتوں کو سیکولر بناتی ہیں (۱۱)

ایک دوسرے نہ ہی ۱۰ نشور عبدالوہاب سوری اپنے مضمون «جمہوریت --- عالمی اسلامی تحریکوں کا المیہ؟ (کی جماری نہ ہی جماعتیں لبرل ازم کا شکار نہیں ہو گئیں) میں جمہوریت کی سخت مخالفت کرتے ہیں - وہ لکھتے ہیں کہ:

لبرل فکر میں انسانی عقائد اور عمال کی بنیاد پر اس کے معاشرتی مرتبہ کا تعین نیس کیا جا سکتا۔ مثلاً اپنی ذاتی زندگی میں کوئی شخص چاہئے شرابی ہو یا نمازی وغیرہ' معاشرتی اعتبار سے شرابی اور نمازی دونوں برابر ہیں۔ کسی ایک طرز زندگی پر فوقیت دیتا لبرل فکر میں جائز نہیں .....اس لحاظ سے مخرب میں حقوق کو تصور خیر پر فوقیت عاصل ہے.....یی وجہ ہے کہ جمہوریت میں ہر شخص کو دوٹ دینے کا یکسال حق ہے۔ (۱۲)

یہ دونوں اسلامی مفکرین اور دانشور سیکولر ازم "لبرل ازم" اور جمہوریت کے اس لئے مخالف ہیں کیونکہ ان میں عوام کے حقوق کو برتری ہوتی ہے۔ للذا جب حقوق کا سوال پہلے آئے گا تو اسلامی عقائد' نظریات اور تعلیمات پس پردہ چلی جائیں گی اور وہ عوای مطالبات کے آگے ذہی معاملات و امور پر سمجھونہ کرتے چلے جائیں گے۔ للذا جمہوری ماحول میں اسلامی مطالبات پر یورا یورا عمل نہیں ہو سکے گا۔ (۱۳۳)

# میں دی گئی نجی پارٹیوں کو بھی در ہم برہم کرنے کی کوشش کرنی چاہئے۔ (۱۳۰)

#### \_٣\_

افغانستان میں کیمونسٹ کومت اور روی فوجیوں کے خلاف جب افغان مجاہدوں کی جنگ شروع ہوئی تو اس نے پاکستان کی ذہبی جماعتوں کو ایک بنی زندگی دیدی۔ جماد کی اس عملی شکل میں ان میں اس جذبہ کو ابھارا کہ وہ اس کے ذریعہ اقتدار میں آسکتی ہیں۔ جب امریکہ اور مغربی طاقتوں نے افغان مجاہدین کو ہتھیار اور فنڈ فراہم کے تو اس کا فاکدہ پاکستان کی کچھ ذہبی جماعتوں کو بھی ہوا۔ افغان جماد میں شریک ہونے والے سعودی عرب' سوڈان' الجزائز' فلپائن اور مصر کے مجاہدین نے پاکستان کی ذہبی جماعتوں میں جماد کے جذبے کو پیدا کیا۔ جب سیاسی طالت کے دباؤ سے روسی فوجیس افغانستان سے گئیں اور روس امپائز کے محرب میں یہ جذبہ پیدا ہوا کہ انہیں اب عالم اسلام کے تمام دشمنوں اس کے بعد سے مجاہدین میں یہ جذبہ پیدا ہوا کہ انہیں اب عالم اسلام کے تمام دشمنوں کے خلاف جماد کرنا چاہئے۔ افغان جماد کے ابتدائی دور میں جماعت اسلامی نے اس جماد کے واقعیں سے پورا پورا فاکدہ اٹھا۔ کما جاتا ہے کہ افغان مجاہدین کو جو مغربی امداد آتی تھی وہ اٹھیں کے ذریعہ تقسیم ہوتی تھی۔ اس کے بعد انھوں نے اسلامی انقلاب و جماد کی پالیسی کو افقیار کیا۔

جاوید انصاری نے جماعت اسلامی اور جماد کی پالیسی پر اپنے نقطہ و نظر کا اظہار کیا ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ دراصل جماعت اسلامی ابتداء ہی سے یہ سمجھتی تھی۔ کہ صرف جماد کے ذریعہ ہی شریعت اور اسلامی تعلیمات کا نفاذ ہو سکتا ہے۔ اس لئے جماعت کی اس پالیسی کو اس جماد تحریک سے وابستہ کیا جا سکتا ہے کہ جو 1857ء کی جنگ آزادی کے دوران امداد اللہ کمی نے اختیار کی تھی۔ لیکن جب دیو بند نے عملی سیاست میں حصہ لینا شرع کیا تو وہ اس جماد کی پالیسی سے بتدر بج دور ہو تا چلا گیا۔ یمی وجہ متھی کہ دیو بند کی

تحریک مسلمانوں میں مقبول نہیں رہی اور جب انگریزی تسلط کے خلاف تحریک چلی تو اس تحریک میں مسلمانوں نے یا تو مسلم لیگ کا ساتھ دیا یا کانگرس کا' کیونکہ نہ ہبی جماعتیں جہاد سے دوری کی وجہ سے اپنااٹر و رسوخ کھو چکی تھیں۔(۱۵)

وہ کہتے ہیں کہ مولانا مودودی جہاد کی اہمیت سے بوری طرح واقف تھے اس کئے ان کی پہلی کتاب "الجماد" ہے۔ لیکن عمل سیاست میں آنے کے بعد جہاد سے ہٹ کر انہوں نے اس بات پر زور دیا کہ ایک جمہوری معاشرہ میں اس بات کی گنجائش ہے کہ اس میں اسلامی نظام کو نافذ کیا جا سکے۔ جبکہ ایک سیکولر نظام میں اس کی کوئی گنجائش نہیں ہوتی ہے۔

انصاری کا کمنا ہے کہ اب پچاس سالہ تجربہ نے یہ ثابت کردیا ہے کہ ایک جمہوری معاشرہ میں اسلامی نظام کے نافذ ہونے کے کوئی امکانات نہیں ہیں۔ کیونکہ بطیعے جیسے جمہوری ادارے اور رویات مضبوط ہوتی ہیں اس کے ساتھ ہی اسلامی قدریں کمزور ہوتی چلی جاتی ہیں۔(۱۲)

معمولات اور ان کے ماحول کو الٹ پلٹ کر رکھ دے۔ اس لئے جہاد کی پالیسی اس طبقہ کی فکر اور اس کی خواہشات سے مطابقت نہیں رکھتی ہے۔ یکی وجہ ہے کہ چند پر جوش نوجوانوں کے علاوہ کہ جن میں مذہبی جذبہ و جوش ہے۔ اور کوئی جہاد کے لئے تیار نہیں ہوا۔

ان حقیقوں کو نظر انداز کرتے ہوئے جاوید انصاری یہ فرض کر لیتے ہیں کہ ایک وقت ضرور آئے گا جب اسلامی ریاست کا قیام عمل میں آ جائے گا۔ اس صورت میں ریاست کو کیما ہونا چاہیے؟ اس کی نشان وہی کرتے ہوے وہ کہتے ہیں کہ ایک ایس ریاست کو عسکری لحاظ سے انتمائی مضبوط اور طاقتور ہونا چاہئے تا کہ وہ امریکہ کے اثر و سوخ کے خلاف لڑ سکے۔ اس میں اتن اہلیت ہونی چاہئے کہ وہ ہندوستان سے اس وقت تک جنگ کرسکے کہ جب تک کشمیر کا مسکلہ حل نہیں ہو جائے۔ ایک اسلامی ریاست کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ اس کی مرکزی طاقت بااختیار ہو اور وہ اس قابل ہو کہ اپنے کا نفین کو ختم کرسکے۔(۱۷)

این ایک دوسرے مضمون میں کہ جس میں انہوں نے مولانا وحیدالدین خان کی کتاب فکر اسلامی پر سخت تنقید کی ہے۔ وہ کتے ہیں کہ معاشروں کو محض تبلیغ اور وعظوں کے ذریعہ تبدیل نہیں کیا جا سکتا ہے۔ اس کی مثال تبلیغی جماعت ہے کہ جو لا کھوں کا مجمع جمع کر لیتی ہے۔ گر اس کے باوجود وہ معاشرے کو ذرا بھی تبدیل نہیں کر سکی۔ اس لئے معاشرے کے تبدیل نہیں کر سکی۔ اس لئے معاشرے کے تبدیل کی دو سرا راستہ نہیں ہے۔ معاشرے کے تبدیل کی کے لیے صرف جماد کے علاوہ اور کوئی دو سرا راستہ نہیں ہے۔ انساری کا کہنا ہے کہ وہ مسلمان کو جو امریکہ اور یورپ میں مقیم ہیں ان میں بھی جذبہ جماد پیدا ہو چکا ہے۔

یہ اللہ تعالیٰ کا ہم پر خاص احسان ہے کہ امریکہ ' یورپ اور روس میں جمادی تحریکیں جڑ پکڑ چکی ہیں اور آئندہ 5ج سال میں ہم دشمن کے قلب پر وار کرنے کے قابل ہو جائیں گے۔ بغداد اور موگا دیثو کی تباہی کو روکنے کے لئے ہم لندن اور نیویارک پر حملہ آور ہو سکیں گے۔ کسی بھی سامراجی طاقت کے لئے ممکن نہ رھ سکے گا کہ وہ بلاد اسلامیہ پر حملہ کرے۔ اس کا خمیازہ اس کو اپنے ملک میں لاکھوں لاشوں کی شکل میں ادا کرنا ہو گا۔(۱۸)

جماعت اسلامی کے موجودہ نقطہ کو دیکھتے ہوئے ایبا نظر آتا ہے کہ جاوید انصاری کی خواہشات کے بر عکس جماعت نہ تو جہاد کے ذریعہ ریاست پر قبضہ کر سکتی ہے۔ اور نہ ہی حومت کا تخت الث سکتی ہے۔ جماعت نے حالیہ دنوں میں اپنے پروگرام اور پالیسی کوبدل دیا ہے جس کا اندازہ اس سے ہوتا ہے کہ اب اس کی جانب سے پاکتانی کے شرول میں جگہ جگہ بورڈز کیے ہوئے ہیں کہ جن میں عام لوگوں سے رشوت 'بدعنوانی' اور معاشرتی مسائل کو ختم کرانے کی جدوجہد میں جماعت کا رکن بننے کی دعوت دی ہے۔ ورنہ اس ہے پہلے جماعت کی رکنیت مشروط ہوتی تھی اور اس کے لئے فرد کا صالح اور پاک پاز ہونا ضروری تھا۔ اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ جماعت اپنے دائرہ کو وسیع کرکے اس میں زیادہ سے زیادہ لوگوں کو شامل کرنا جاہتی ہے اور مسلح جدوجہدیا جہاد کی جگہ وہ لوگوں کی مدد سے مظاہروں۔ ہڑ تالوں۔ گھیراؤ کے حربے استعال کرنا چاہتی ہے۔ لیکن سوال یہ ہے کہ کیا یرو پکنڈے۔ نعروں اور جلیے و جلوسوں سے وہ حکومت تبدیل کر سکے گی اور اگر حکومت تبدیل بھی ہو گئی تو کیا وہ انتخابات کامیابی کے بغیر اقتدار میں آسکے گی؟ یہ وہ سوال ہے کہ شاید اس کا جواب جماعت اسلامی کے پاس بھی نہیں ہے۔ اس کئے ایسا نظر آتا ہے کہ بالاخر جماعت اقتدار میں آنے کے لئے جمہوری رائے ہی کو اختیار کرے گ-

#### -14-

ڈاکٹر اسرار احمد کہ جنہوں نے جماعت اسلامی سے قطع تعلق کرکے اپنی ایک نی تنظیم بنائی ہے کہ جس کا نام تنظیم اسلامی ہے اسے وہ اسابی انقلاب کا نقیب بھی کتے بیں۔ ان کے تنظیم کی تشکیل اور رامنمائی کے بارے میں جو خیالات میں وہ جمہوری روایات سے بالکل ہٹ کر ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ تنظیم کے امیر کے لیے ضروری نہیں کہ وہ ادا کین کے ووٹوں سے منتخب ہو۔ بلکہ وہ شخص کہ جس میں امیر ہونے کی صفات اور ملاحین ہوں وہ عام مسلمانوں کو دعوت دے کہ اس کی راہنمائی کو تسلیم کریں۔ اس طرح جو لوگ اسے اپنا امیر تسلیم کرلیں گے۔ ان پر یہ فرض ہوگا کہ وہ اس امارت کو غیر مشروط طور پر مانین اور بغیر کسی چوں چرا کے اس کی اطاعت کریں۔ ڈاکٹر اسرار کا کمنا ہے کہ اس طور پر مانین اور بغیر کسی چوں چرا کے اس کی اطاعت کریں۔ ڈاکٹر اسرار کا کمنا ہے کہ اس طرح سے امارت اوپر سے آئے گی نینچ سے نہیں۔ اس کا ایک فائدہ یہ ہوگا کہ جب امیر لوگوں کے دوٹوں سے منتخب نہیں ہوگا تو وہ ان کا احسان مند بھی نہیں ہوگا اور ان کے دباؤ میں آئے بغیر ندہ ہب کی خدمت کرے گا۔ (۱۹)

چنانچہ ڈاکٹر اسرار نے خود میں ان صفات کو پایا کہ جو کسی اسلامی تنظیم کے راہنما کے لئے ضروری ہیں اور پھرانھون نے مسلمانوں کو دعوت دی کہ وہ ان کی امارت کو تسلیم کریں۔ تنظیم کے اراکین کے لئے ضروری ہے کہ و- امیرکی اطاعت کریں۔ اور اس سے وفادار رہیں۔

تنظیم اسلامی کے ساتھ ساتھ انھوں نے تحریک خلافت کی بھی بنیاد رکھی ہے۔ جس کا مقصد پاکستان میں نظام خلافت قائم کرنا ہے۔ جو کہ مغربی جمہوریت کے نعم البدل کے طور پر ہو گا۔(۲۰)

طاہر القادری اور ڈاکٹر اسرار احمد دونوں جب انقلاب اور جہاد کا ذکر کرتے ہیں تو اس ضمن میں احتیاط سے کام لیتے ہیں اور اس بات پر زور دیتے ہیں کہ پہلے مسلمان معاشرہ کو پاکیزہ اور دینی بنایا جائے۔ ان کے کردار کی تشکیل نو کی جائے۔ اس کے بعد جہاد کی بات کی جائے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ان دونوں علماء کے مقلدین کا تعلق خوش حال کی بات کی جائے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ان دونوں علماء کے مقلدین کا تعلق خوش حال طبقہ تاجران سے ہے۔ یا پھر ریٹائرڈ گور نمنٹ عہدیداران ہیں جو کہ کسی بھی جہاد یا مسلح انقلاب میں شریک ہونے کی سکت نہیں رکھتے ہیں۔ ان کا بنیادی مقصد یہ ہے کہ جو دولت انھوں نے جائزیا ناجائز طریقوں سے جمع کی ہے اس کا شخفظ ہو سکے۔ للذا ان دونوں دولت انھوں نے جائزیا ناجائز طریقوں سے جمع کی ہے اس کا شخفظ ہو سکے۔ للذا ان دونوں

علاء کی فرہی و سیاسی جماعتوں کو چندہ دے کر وہ ایک طرف تو اپنی جمع شدہ دولت کو جائز بیاتے ہیں ' تو دو سری طرف معاشرہ میں عزت و احترام کو حاصل کرتے ہیں۔ اس لئے ایک ایسا پروگرام کہ جس میں کردار کی تقمیر پر زور ہو ' وہ ان کے مقاصد کو پورا کرتا ہے۔ کیونکہ اس طرح کوئی بھی ان کی دولت و جائداد کے بارے میں نہیں پوچھتا ہے۔ بنیادی طور پر سے موجودہ نظام میں کوئی تبدیلی نہیں چاہتے ہیں۔ بلکہ اس نظام کو اس کے اداروں کے ذرایعہ مشخکم کرنا چاہتے ہیں۔ چنانچہ ڈاکٹر اسرار "پاکتان میں نظام خلافت 'کیا' کیوں اور کیے؟" میں لکھتے ہیں کہ: "لہذا پاکتان کے دفاع کے لئے بھی جمال سے ضروری ہے کہ ہم افواج پاکتان کو مضبوط سے مضبوط تر بنائیں اور ہر قتم کا سامان حرب و ضرب اور ہر طرح کا باسلحہ امکانی حد تک فراہم کریں۔ اور اس ضمن میں اپنے ایٹی پروگرام سے بھی کی اسلحہ امکانی حد تک فراہم کریں۔ اور اس ضمن میں اپنے ایٹی پروگرام سے بھی کی صورت میں دشکش نہ ہوں۔" (۱۲)

#### \_0\_

جماعت اسلامی اور دو سری فدہبی جماعتیں جو جمہوری سیاست سے تو مایوس ہوگی ہیں گراس کے نغم البدل کے طور پر وہ کسی اور طریقہ کار کو دریافت کرنے میں بھی ناکام رہی ہیں۔ اگرچہ جماد اور انقلاب کا نغرہ لگاتی ہیں۔ گر عملی طور پر وہ پوزیشن میں نہیں کہ مسلح جدوجمد کے ذریعہ حکومت کو تبدیل کرکے اقتدار پر قبضہ کریں۔ اس لئے اس خلاء کو پر کرنے کے لئے ایسے فدہبی گروپس اور جماعتیں وجود میں آگئیں کہ جھوں نے واضح طور پر جمہوری سیاست کو رد کرتے ہوئے جماد اور انقلاب کی بات کی اور پاکستان کے علاوہ جمال موقع ملا انہوں نے جماد میں حصہ لے کرانیے نظریات کو ثابت کیا۔

1986ء میں جب کہ افغانستان میں جنگ اپنے عودج پر تھی۔ اس وقت ایک نی اسلامی جماعت "مرکز دعوت الارشاد" کے نام سے ابھری کہ جس نے عملی طور پر افغانستان کے جماد میں حصہ لیا۔ 1990ء میں انھوں نے افغانستان کے ایک صوبہ میں اپنا فوجی کیمپ قائم کیا کہ جمال مجاہدین کو تربیت کے بعد محاذ پر بھیجا جاتا تھا۔ یہاں نہ صرف پاکستانیوں کو فوجی تربیت دی جاتی تھی۔ بلکہ دو سرے ممالک سے آنے والوں میں فلپائن' سالیہ' سوڈان' بو زنیا' مقدونیہ' امریکہ' انگلینڈ اور بہت سے عرب ممالک کے مجاہدین بھی شامل میں۔ مجاہدین کا یہ لشکر «لشکر طیبہ" کہلاتا ہے۔

پاکستان میں دعوت الارشاد کا مرکز گجرانوالہ شہر کے قریب "مرید کے" میں واقع ہے۔ کہ جہاں طلبہ کو نہ صرف نہ جبی تعلیم دی جاتی ہے۔ بلکہ انہیں فوجی تربیت کے بعد جہاد کے لئے دو سرے ملکوں میں بھیجا جاتا ہے۔ اس مدرسہ میں سخت نہ ببی ماحول ہے۔ طلبہ کے لئے ضروری ہے کہ وہ داڑھی رکھیں۔ گھٹنوں سے اوپر شلوار پہنیں۔ اور مدرسہ کے مقرر کردہ قوانین پر سختی سے عمل کریں۔ یماں ریڈیو اور ٹی وی قطعی ممنوع ہیں۔ کی بھی قتم کی موسیقی کا سننا منع ہے۔ طلبہ کے مطالعہ کے لئے جو اخبارات ہوتے ہیں۔ افعیں سنرکیا جاتا ہے۔ اور تمام تصاویر کو یا تو کالا کر دیا جاتا ہے۔ یا کاٹ لیا جاتا ہے۔ مرکز اس بات کا اعلان برے فخر کے ساتھ کرتا ہے کہ اس کے مجاہدین ہو زینا 'کشمیر' افغانستان ' الجزائر اور فلیائن میں مصروف جماد ہیں۔ اس جماعت کی ابتداء ہی سے یہ پالیسی رہی ہے کہ جمہوری سیاست میں خود کو ملوث نہیں کرتا۔ اپنے پروگرام کی وضاحت کرتے ہوئے ان کے ایک پیفلٹ "تعارف: مجاہدین لشکر طیبہ" میں ہے کہ:

مرکز دعوت الارشاد دعوت و جماد کی اس عظیم تحریک کا نام ہے جو دنیا بھر کے کا فروں کے ظلم و ستم کے خلاف طاغوتی نظام جمہوریت کے خاتمے' شرک و برعت کو جڑ ہے اکھاڑ چھنکنے' کتاب و سنت کی بالاد سی اور خلافت و امارت کے قیام کے لئے دعوت کے میدان میں' جماد کے محاذ پر سرگرم عمل ہے۔(۲۲) یہ شظیم کمل طور پر جمہوری طریقوں کو رد کرتی ہے۔ اس لئے مظاہرے' جلے جلوس' ہڑ تالیں اور گھیراؤ کے تمام طریقے اس کی نظر میں بیکار ہیں۔ وہ اس پر یقین رکھتی جادس' ہڑ تالیں اور گھیراؤ کے تمام طریقے اس کی نظر میں بیکار ہیں۔ وہ اس پر یقین رکھتی جہ کہ پوری دنیا میں مسلمانوں کے مسائل کا واحد حل جماد ہے۔ اپنے پمفلٹ میں وہ

اینے ارادوں کا اظمار اس سے کرتے ہیں:

آج اس جماعت کے مجاہدوں کے قدموں کی دھک سے چرچ اور بت خانے لرز رہے ہیں۔ جو مسئلے پہلے کافروں کے طاغوتی اور جمہوری نظاموں میں پڑ کر حل نہ ہوتے تھے۔ سیاسی باتوں' قرار داروں' ہڑ تالوں اور فدا کرات سے حل نہ ہوتے تھے۔ اب دعوت و جماد کے ذریعے شب سیاہ کی معلمتوں کا زور ٹوٹ رہا ہے۔ (۲۳)

دعوت الارشاد کے علاوہ اس وقت پاکتان میں تقریباً ۲۲۔ ندہی جماعتوں کے اشکر ہیں۔ جن میں سے چند اہم ہیں۔ حزب مجابدین سپاہ صحابہ سپاہ محمدی ، جماعت المجابدین پاکتان ، حرکت الانصار پاکتان ، سپاہ خالد ، المخار ، العباس ، سپاہ جمشکوی اور اہل حدیث فورس۔ ان اشکروں کو مشرق وسطی سے بھی پیسے ملتے ہیں ، مگر خود اندرون ملک ان کو کانی چندہ مل جاتا ہے۔

ان تمام جہادی اشکروں میں جو لوگ بطور مجاہد شامل ہوتے ہیں۔ ان کا زیادہ تر تعلق معاشرے کے نیلے طبقوں سے ہے۔ وہ لوگ کہ جن کی معاشی حالت اس قابل نہیں کہ وہ اپنا گذارہ کر سکیں۔ تعلیی لحاظ سے بھی یہ لوگ پس ماندہ ہوتے ہیں۔ اور ساجی لحاظ سے ان کا معاشرہ میں کوئی مقام نہیں ہے۔ اس لئے جب وہ کسی اشکر میں شامل ہوتے ہیں تو اس کے ذریعہ نہ صرف وہ معاشرے میں اپنی شاخت کو قائم کرتے ہیں۔ بلکہ انھیں اشکر کے ساتھ مل کر اپنی طاقت و قوت کا بھی احساس ہوتا ہے۔ ان کی وہ زندگی کہ جس میں کوئی مقصد نہیں تھا۔ اب اسے ایک اعلی مقصد مل جاتا ہے کہ جس سے نہ صرف ان کا بلکہ ان کا خاندان کا نام روش ہوتا ہے۔ اس لئے وہ لوگ کہ جو جہاد میں شہید ہوتے ہیں۔ ان کی غائبانہ نماز جنازہ پڑھی جاتی ہے۔ اور ان ہیں۔ ان کی غائبانہ نماز جنازہ پڑھی جاتی ہے۔ اور ان گی خاندان کی تعریف کی جاتی ہے۔ اس لئے پس ماندہ طبقے کے نوجوانوں کے لئے ان لئکروں میں شمولیت ان کی انجیت اور معاشرہ میں ان کے لئے ایک مقام پیدا کرنے میں مدد لئکروں میں شمولیت ان کی انجیت اور معاشرہ میں ان کے لئے ایک مقام پیدا کرنے میں مدد

دیتی ہے۔ یکی وجہ ہے کہ ان لشکروں کو زیادہ تر امداد چھوٹے قصبوں اور شہوں سے ملتی ہے۔ برے شہوں میں ان کی زیادہ پزیرائی نہیں ہے۔ اس کے علاوہ ان لشکروں میں مدرسوں کے پڑھے طالبان شامل ہوتے ہیں۔ مدرسوں میں وہی تعلیم کے لئے جاتے ہیں کہ جن کے والدیں اپنے بچوں کو نجی اور گور نمنٹ کے اسکولوں میں بھیجنے کی استطاعت نہیں رکھتے ہیں۔ ان مدرسوں میں نہ صرف یہ فہ ہی تعلیم عاصل کرتے ہیں۔ بلکہ ان کے کھانے و رہنے کے افزاجات بھی مدرسہ دیتا ہے۔ چونکہ ان مدرسون سے فارغ التحسیل کھانے و رہنے کے افزاجات بھی مدرسہ دیتا ہے۔ چونکہ ان مدرسون سے فارغ التحسیل طالب علموں کے لئے روز گار کے تمام دروازے بند ہوتے ہیں اس لئے اب جماد نے ان کے لئے مواقع پیدا کردیے ہیں۔

#### -4-

ندہی جماعتوں نے جمہوری سیاست کو چھوڑ کر جو دو سرا راستہ اختیار کیا۔ اس کے بارے بیں ان کی کوئی واضح برائے نہیں ہے۔ جماد اور انقلاب کے نعرو نے اخھیں عوام میں کوئی مقبولیت نہیں دی ہے۔ بلکہ اس کے بر عکس ان کو جو تھوڑا بہت سیاس اثر تھا وہ بھی ختم ہو رہا ہے۔ نہ ہی اشکروں کی باہمی لڑا ئیوں نے عوام کو ان سے مایوس کر دیا ہے۔ پاکستان میں ساجی رویوں کے تحت مولویوں کے لئے بڑا مشکل ہے کہ وہ عوام میں کوئی باعزت مقام حاصل کریں۔ یمال کے جاگیردارانہ معاشرہ میں 'خاص طور سے پنجاب میں مولوی کا شار "کمیوں" میں ہوتا ہے۔ اس لئے لوگ ذہنی طور پر اس کے لئے قطعی تیار نہیں کہ وہ کسی کی کو اپنا راہنما مانیں۔ اس کا کام وہ صرف نہ ہی رسومات انجام دینے تیار نہیں کہ وہ کسی کی کو اپنا راہنما مانیں۔ اس کا کام وہ صرف نہ ہی رسومات انجام دینے عالیہ میں نہیں ہو سکتا ہے۔ متوسط طبقے کے فرد یا کسان یا کمی کے لئے الیکن لڑتا ہی جاگیردار ہی کامیاب ہو سکتا ہے۔ متوسط طبقے کے فرد یا کسان یا کمی کے لئے الیکن لڑتا ہی تامکن ہے۔ یہی وجہ ہے کہ دیماتی علاقوں میں نہ ہی جماعتیں سیاسی طور پر طاقت نہیں بن تامکن ہے۔ یہی وجہ ہے کہ دیماتی علاقوں میں نہ ہی جماعتیں کی زیادہ تعداد شہری علاقوں سے سیسے۔ بھی دیاتی علاقوں میں نہ ہی جماعتیں کی زیادہ تعداد شہری علاقوں سے سیس۔ جماعت اسلامی اور دو سری نہ ہی جماعتوں کے اراکین کی زیادہ تعداد شہری علاقوں

اور متوسط طبقے سے۔ ان کی میہ تعداد بھی اس وقت سے کم ہونا شروع ہوگئی کہ جب شہوں میں لسانی اور نسلی بنیادوں پر قوم پرست جماعتیں ابھرنا شروع ہو کیں سندھ اور بلوچتان میں قوم پرست جماعتوں نے نہ ہی جماعتوں کے زور کے توڑا ہے۔

اس کے علاوہ دیمات کے لوگوں کا فدہب کے بارے میں جو رویہ ہے۔ وہ انتخا پندی پر نہیں ہے۔ بلکہ اس میں فدہبی روا داری اور دو سروں کے ساتھ دوستانہ تعلقات کا ہے۔ ان کی معاثی' سیاسی اور ساتی زندگی انھیں اس بات کی نہ تو مملت دیتی ہے اور نہ اجازت کہ وہ خالص فدہب پر عمل کر سکیں۔ اس لئے ان کا فدہب وسیع المشربی کا حامل ہے۔ افسوس کی بات ہے کہ اب تک کسی فدہبی جماعت نے ان رویوں کی قدر کرتے ہوئے' روا داری کی بنیاد پر کوئی تحریک نہیں چلائی۔ یہی وجہ ہے کہ جب ان فدہبی لشکروں نے فرقہ واریت کی بنیادوں پر خون ریزی شروع کی تو عوام کی اکثریت ان سے دور ہی اور اس میں شریک نہیں ہوئی۔ اس لئے تمام فرقہ وارانہ فسادات اوپر ہی ہے ہو رہے ہیں۔ اس میں شریک نہیں ہوئی۔ اس لئے تمام فرقہ وارانہ فسادات اوپر ہی ہے ہو رہے ہیں۔ پہلی سطح پر ان کا نفوذ نہیں ہوا۔

ہندوستان اور پاکستان میں تقتیم کے بعد ابھرنے والے ذہبی رجانات کااس مطالعہ کے بعد اندازہ ہو جاتا ہے۔ ہندوستان میں نے ذہبی رجانات سیکولرازم اور جمہوریت کے مطابقت پیدا کرکے روا داری کی فضا پیدا کرنے کی کوشش کر رہے ہیں۔ جس کی وجہ ساتھ مطابقت پیدا کرکے روا داری کی فضا پیدا کرنے کی کوشش کر رہے ہیں۔ جس کی وجب اسلام امن و آتی کا ذہب بن کر ابھر رہا ہے۔ پاکنان میں ذہب اور سیاست کو آپس میں ملا کر ذہبی جماعتیں اس کوشش میں مصروف ہیں کہ عیر جمہوری طریقوں سے میں ملا کر ذہبی جماعتیں اس کوشش میں مصروف ہیں کہ عیر جمہوری طریقوں سے ریاست پر قبضہ کرین اور طاقت کے ذریعے لوگوں کو مجبور کریں کہ وہ ان کے عقائد کو سلیم کریں۔ اس وجہ سے اسلام ذہبی جماعتوں کے ہاتھوں میں ایک ایسا ہتھیار ہے کہ بسلیم کریں۔ اس وجہ سے اسلام ذہبی جماعتوں کے ہاتھوں میں انتا پندی پیدا کرنا بھی بیا۔ نہ صرف یہ بلکہ جس کو استعمال کر کے وہ اپنے سیاس مقاصد کو عاصل کرنا چاہتی ہیں۔ نہ صرف یہ بلکہ سیاس طاقت کے ذریعہ لوگوں کے روادارانہ رویہ کو بدل کران میں انتا پندی پیدا کرنا بھی ہیں۔

ہندوستان اور پاکستان کے ذہبی رتجانات میں ایک فرق یہ بھی ہے کہ ہندوستان میں علاء ریاست کے تسلط سے آزاد ذہب پر تحقیق کر رہے ہیں۔ جب کہ پاکستان میں علاء ذہب کی تحقیق کی بجائے اس کو تشدد کے ذریعہ نافذ کرنے میں اپنی توانائی صرف کر رہے ہیں۔ ہندوستان میں علاء نئے ساجی و معاثی اور سیاسی تبدیلیوں کے تحت تشکیل جدید کی بات کر رہے ہیں۔ جب کہ پاکستان میں اس ست میں کوئی کام نہیں ہو رہا ہے۔ یہاں کے علاء کے نزدیک نئے مماکل کا حل بھی قدیم روایات میں موجود ہے۔

اس وجوہ سے پاکستان کے علماء اور فدہی جماعتیں ہندوستان میں پھینے والے ان نئے ذہبی رحجانات سے خوف زدہ ہیں۔ اور ان پر سخت تقید کرتے ہیں۔ لیکن ساتھ ہی وہ مجبور ہیں کہ ہندوستانی علماء کی تحریروں پر کوئی پابندی عائد نہیں کر سکتے ہیں۔ اس لئے یہ امکانات بھی ہیں کہ ہندوستان میں فدہب کی جو نئی تعبیر ہو رہی ہے کہ جس میں سیکولر ازم' جمہوریت' سیاست و فدہب کی علیخدگ' اور فدہبی روا داری پر زور دیا جا رہا ہے۔ اسلام کی یہ تعبیراگر ہمارے ہاں قبول کرلی جائے تو اس صورت میں پاکستان کی سیاست پر گھرے اثرات ہوں گے۔

### حواله حات

ا۔ ضاء الحق فاروقی و مشیرالحق (مدیران) فکر اسلامی کی تشکیل جدید-لاہور (؟) ۱۔ تفصیل کے لئے دیکھیئے : سر سید : خطبات "جلد اول" 1977 ص-25-224;

مكتوبات: لامور 1959 ص- 188;

مقالات: جلد دوم ولا مور 1961 - ص - 51:

مقالات : جلد تنم،' لاہور 1962۔ ص- 20-19۔ مزید اور تفصیل کے لئے د کئمے :الطاف حسین حالی : حیات جاوید۔ لاہور 1946' ص- 62 '64 332'

**-**467'333'

س- ان مقالات کے دیکھیئے: اشفاق احمد خان: مذہب مسلمان اور سیکولر ازم - لاہور 1996-

یه مقالات بین: اخلاق حسین دبلوی: ویدک دهرم اور اسلام: ایک نقابلی مطالعه ' ص-21°32

شامین جمال: شری رام ٔ رامائن ٔ مسلمان اور پیغیر اسلام - ص - 38'38 نار احمد فاروقی: هماری مشتر که تهذیب اور تصوف - ص - 39'46

خواجه حسن ثانی نظامی: صوفی ازم اور مندو مشی سزم - ص - 62'53

6- الينياً: ص - 28 '144' 143 المور 1996 - ص - 28 '87' 158' مولانا وحيد الدين خان: فكر اسلامي - لا بهور 1996 - ص

٧- ايضاً: ص-82

2- الينياً: ص- 82 144 143 144 155 155 156

اليضاً: ص-12 18 18

9- الفناً: ص-8

-10

۱۰ طا ہر القادري: تحريك منهاج القران - لاہور 1996 ص - 100

اا- جاوید اکبر انصاری : جماعت اسلامی اور دیگر دینی تحریکوں کا آئندہ لاُئحہ عمل\_ ماہنامہ ساحل کراچی۔ شارہ نمبر2۔ فروری 1997ء ص - 55

۱۲- عبدالوهاب سوری: جمهوریت - عالمی اسلامی تحریکوں کا المیہ؟ ساحل کراچی شارہ نمبر2' فروری 1997ء ص- 70

۱۳ سوري: ص- 70; انصاري: ص- 59

انصاری: ص۔ 59 ۔ 1992ء میں اسلامی جمعیت طلبہ نے لاہور کے آرشٹ کولن ڈیوڈ کے گھر پر ہلمہ بول کر ان کی پیٹٹک کی نمائش کو در ہم برہم کردیا تھا۔ 1993ء میں اس جمعت کے کارکنوں نے نئے سال کی رات کو لاہور میں پنجاب کلب کے باہر کھڑی کاروں کو نقصان پنچایا تھا۔ کیونکہ ان کے ما کلین کلب میں نئے سال کی خوشیاں منا رہے تھے۔

۵ا۔ ایضاً:ص-50

١٢٠ الينيا: ص-51

ا ايضاً: ص-58 ا ايضاً: ص-58

۱۸ انصاری : وحید الدین خان کی کتاب فکر اسلامی بر تنقید فتنه کندیب جهاد کی

ترجمان ہے۔ ماہنامہ ساحل'شارہ نمبر4' ابریل 1997ء' ص- 40

٢٠ ي كستان مي نظام خلافت: لابور (؟) ص-5

ال- ايضاً: ص- 4

۲۲ تعارف: مجابدین لشکر طیبه: مرکز دعوت الارشاد - ۵ چبرلین - لامور (؟) ص-

1

۲۳ ایشاً: ص-7

### هندو مذهبی تحریکیں

ہر مذہب وقت کے ساتھ اپنی شاخت بداتا رہتا ہے۔ ہندومت بھی اس عمل سے گذرا ہے۔ اس پر مزہبی اسکالرز میں کافی بحث ہوئی ہے کہ بنیادی طور پر ہندومت کی کوئی ایک شکل یا صورت نہیں ہے۔ س کو ایک منظم حیثیت دینے کا سلسلہ موجودہ دور کی پیداوار ہے کہ جب یہ جدید مذاہب سے متصادم ہوا۔ اس وقت اس بات کو محسوس کیا گیا کہ ہندومت کو بھی دو سرے مذاہب کی طرح سے ایک منظم شکل دی جائے اور اس کی بنیاو پر ایک ہندو قوم کی تقمیر کی جائے۔

ہندومت میں بھی دو سرے مذاہب کی طرح وقت اور ماحول کے لحاظ سے کئی تحریکیں اٹھیں۔ خصوصیت کے ساتھ بدھ مت اور جین مت کی مذہبی تحریکیں اس لحاظ سے اہم ہیں۔ کیونکہ انہوں نے برہمن ازم کے خلاف بغاوت کرتے ہوئے 'ہندومت کی "مین باڈی" سے علیحدگی اختیار کی۔ کسی بھی ندہب میں اس علیحدگ کی سب سے برسی وجہ میہ ہوتی ہے کہ جب بھی "اصل فرہب" خود کو تبدیل کرنے سے انکار کر دے۔ اور اس ان اصلاح کی کوئی مخبائش نہیں رہے تو اس صورت میں علیحدگی ہی وہ راستہ رہ جاتا ہے کہ جس کے تحت یا تو وقت کے نقاضوں کے تحت نیا عقیدہ تشکیل دیا جاتا ہے یا اصل مذہب کو ردوبدل کے بعد پیش کیا جاتا ہے۔ اس لئے بدھ اور جین نداہب بیہ دونوں ہندومت میں برہمن ازم کے خلاف بغاوت تھے۔ کیونکہ برہمنوں نے وقت کے ساتھ ساتھ ہندومت میں اپنی اجاری داری قائم کر کی تھی ذات پات کے ڈھانچہ کو بدل کر کشتریوں کے بجائے خود کو سب سے اعلیٰ ذات بنا لیا تھا۔ علم پر اپنی اجارہ داری کو اس قدر مضبوط بنا لیا تھا کہ دوسری ذاتیں اس سے خارج ہو گئیں تھیں۔ اس وجہ سے انظامیہ کے تمام عمدے برہمنوں کے پاس ہوتے تھے۔ نہ ہی علوم پر اجارہ داری کو مشکم کرنے کی غرص ہے ر سومات کو اس قدر پیچیدہ بنا دیا تھا کہ ان کے علاوہ کوئی ان ر سومات کو اوا کر ہی نہیں سکتا تھا۔ ان رسومات کو انہوں نے اپنی آمدنی کا ذریعہ بھی بنا رکھا تھا اس لئے مادی طور پر بھی ان کی ذات معاشرے میں خوش حال اور دولت مند ہو گئی تھی۔

اس وجہ سے ایک خاص مرحلہ پر پہنچ کر برہمن کی ذات اور ان کی علمی و روحانی اور مادی و سیاسی اجارہ داری دو سری ذاتوں کے لئے ایک بوجھ بن گئی اور اسی مرحلہ بر بدھ و جین مذاہب نے ان کے خلاف بغاوت کی۔ انھوں نے سب سے پہلے تو ویدوں کی اتھاڑتی سے انکار کیا کیونکہ اٹھی کی اٹھاڑتی کی بنیاد پر برہمنوں نے اپنے اثرورسوخ و مراعات کو قائم کر رکھا تھا۔ اس کے بعد انہوں نے علیحدہ رسومات سے انکار کیا کیونکہ ب ایک عام آدمی کے لئے انتہائی مہنگی تھیں اور وہ ان رسومات کی ادائیگی کو مالی طور بر برداشت نسیں کر سکتا تھا۔ اس کے ساتھ ہی انھوں نے پجاریوں کی اتھارٹی سے بھی انکار کیا۔ اپنی تعلیمات کی تبلیغ کے لئے انہوں نے سنسرت کی بجائے مقامی زبانوں اور بولیوں کو اختیار کیا۔ اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ معاشرے کے جو طبقے اور ذاتیں برہمن ازم کے بوجھ تلے دلی ہوئی تھیں وہ ان سے آزاد ہو گئیں۔ ان میں حکمران بھی تھے کہ جو پر ہمن وزیروں اور انظامیہ کے ہاتھوں پریشان تھے۔ تاجر و دست کار اور عام لوگ تھے کہ جو اپنی روز مرہ کی زندگی میں برہمنوں کی رسومات کی پیچید گیوں میں الجھے ہوئے تھے۔ خاص طور ہے جین مت سے متاثر ہونے والے تاجر تھے کہ جو ان کے اصول سے متاثر تھے کیونکہ بحثیت تاجر کے وہ امن و امان اور جھگڑوں سے دور زندگی گذارنا چاہتے تھے۔

جب بھی تاریخ میں نئے ذاہب اور فرقے رسومات اور اداروں کو توڑتے ہیں '
اور معاشرہ ان زنگ الود زنجروں سے آزاد ہوتا ہے تو اس کے بقیجہ میں معاشرہ میں ایک نئی توانائی اور زندگی آ جاتی ہے۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ خصوصیت سے بدھ مت نے ہندوستان کے معاشرے کو کس قدر انقلابی طور پر تبدیل کیا۔ اس کے اثرات نہ صرف ہندوستان کے معاشرے کو کس قدر انقلابی طور پر تبدیل کیا۔ اس کے اثرات نہ صرف ہندوستان پر ہوئے بلکہ اس نے قریبی ہمسایہ ملکوں کو بھی اپنے ثقافتی و ساجی اثرات میں لیپ نیا۔ جنوب مشرتی ممالک 'چین 'و جاپان' افغانستان اور وسط ایشیا تک بھرھ مت بھیل

گيا۔

بدھ مت کی اس مقبولیت سے اندازہ ہو تا ہے کہ ان تمام علاقون میں لوگ جنگ سے بیزار ہو چکے ہیں۔ اور کسی ایسے عقیدے میں پناہ لینا چاہتے تھے کہ جو انہیں امن و روحانی سکون کی طرف لے جائے۔ ایبا معلوم ہو تا ہے کہ بدھ مت نے لوگوں کی ان خواہشات کی ترجمانی کی۔

ہندومت میں ذات پات کی خیتوں' اور ساجی تفریق کے خلاف چھ سے ساتویں صدیوں میں جنوبی ہند میں بھگی تحریک اٹھی۔ اس میں نجات کے لئے عبادت اور خدا سے لگاؤکی تعلیم تھی۔ معاشرہ میں ذات پات کو ختم کر کے مساوات پر زور دیا گیا تھا اور یوں فرد کو ساجی تسلط سے آزاد کر دیا گیا۔ تیرھویں صدی میں یہ تحریک شال ہندوستان میں آئی اور یہال کی مچلی ذاتوں کو ہندومت کے ذات پات کے نظام سے آزاد کر کے انھیں معاشرہ میں باعزت مقام دیا۔ اس لئے یہ تحریک مجلی ذاتوں میں تو مقبول ہوئی مگر اعلی ذاتیں اس سے دور رہیں۔ بھگی تحریک نے نہ صرف مساوت پر زور دیا بلکہ دو سرے نداہب سے صادم کے بجائے ان سے مفاہمت کی پالیسی کو اختیار کیا۔

یماں پر یہ سوال بھی اٹھتا ہے کہ کیا شال ہندوستان میں بھگتی تحریک نے اسلام کے بھگ پر بھتے ہوئے اثرات کو روکا؟ کیونکہ جب دو سرے فداہب کی طرح اسلام کو بھی بھگ تحریک کا ایک حصہ بنا لیا گیا تو اس سے اسلام کی علیحدہ شناخت ختم ہو گئی اور وہ بھی اس کا ایک حصہ بن کر رہ گیا۔ دو سرا سوال یہ ہے کہ کیا بھگتی تحریک نے اسلام اور ہندومت میں تصادم کو روکا اور ان میں مفاہمت کر کے فدہبی رواداری کو پیدا کیا؟ یہ سوالات اپی جگہ اہم ہیںا گر بھگتی تحریک نے پیا سطح پر عوام میں یگا نگت اور ہم آہنگی کو پیدا کیا اور علیدہ فہبی شناخت کے جذبات کو روک رکھا۔ یہ صورت حال اس وقت کے معاشرے کے لئے ایک ضرورت تھی۔ کیونکہ جو لوگ نچلی ذاتوں سے مسلمان ہوئے تھے انھیں مسلمانوں کے حکمران و اعلی طبقے بھی مساوی مقام نہیں دے رہے تھے اور نہ ہی ان کے مسلمانوں کے حکمران و اعلی طبقے بھی مساوی مقام نہیں دے رہے تھے اور نہ ہی ان کے

لئے حکمران معاشرہ میں مادی وسائل حاصل کرنے کے مواقع تھے۔ اس لئے یہ لوگ ندہب کی تبدیلی کے باوجود ثقافتی اور سابی طور پر اپنے قدیم معاشرے سے جڑے رہے۔ بھگتی تحریک نے ان کو ملانے میں اہم کردار اداکیا۔ جبکہ مسلمانوں کا حکمران طبقہ اپنی ندہبی شاخت کو برقرار رکھنے اور اپنی علیحدگی کو مشحکم رکھنے کے لئے ندہبی شاخت پر زور دیتا رہا۔

مسلمان محکران خاندانوں کے دور محومت میں اسلام اور ہندومت میں کوئی زبردست اختلاف یا تصادم نہیں ہوا۔ اس کی ایک وجہ تو یہ تھی کہ حکرانوں نے بھی بھی اسلام کی تبلیغ کے لئے کوئی سرکاری یا حکومتی ادارہ نہیں بنایا اور نہ ہی مبلیغین کی سرپرستی کی۔ ہندو معاشرے کے نچلے طبقے جو مسلمان ہوے وہ مسلمان طبقوں سے علیحدہ رہے اور ان کا ساجی رابطہ ہندوؤں سے رہا۔ ان میں سے اکثر نے اپنی ساجی زندگی میں کوئی زیادہ تبدیلی نہیں گی۔ اس وجہ سے اس فرجی اختلاف کے باوجود ساجی طور پر ان کے روابط رہے۔ ہندو معاشرے کی ایک خوبی یہ رہی کہ اس میں اختلات کے ساتھ رہنے کی عادت ہے۔ مثلاً اگر ذات بات کی وجہ سے فرق ہے تو اس فرق کو نفرت کی وجہ نہیں بنایا گیا بلکہ اس کے ساتھ رہنے کی عادت کے ساتھ رہنے کی عادت کے اس کے ساتھ رہنے کی عادت کی وجہ سے فرق ہے تو اس فرق کو نفرت کی وجہ نہیں بنایا گیا بلکہ اس کے ساتھ رہنے کی عادت ڈائی گئی۔ اس رجبان کی وجہ سے دونوں غداہب نے ایک دوسرے کے اثرات کو قبول کیا۔

کین ہندومت میں بڑی تبدیلی اس وقت آئی کہ جب یہاں پر انگریزی اقتدار قائم ہوا۔ انگریز اپنے ساتھ جو تمذیب و تمدن لے کر آئے اور جن افکار و نظریات سے انھون نے اہل ہندوستان کو روشناس کرایا' وہ بڑے مختلف تھے۔ اس کے بتیجہ میں جو تمذیبی و ثقافی تصادم ہوا' اس نے ہندو مفکرین کو یہ سوچنے پر مجبور کر دیا کہ وہ ان عوامل پر غور کریں کہ جن کی وجہ سے ہندو معاشرہ اب تک پستی کی حالت میں ہے۔ چو نکہ مغربی اثرات سب سے پہلے بنگال میں آئے' اس لئے یہاں ہندوؤں کی تعلیم یافتہ کلاس کے سامنے یہ مسائل آئے۔ کیا وہ ان پیچیدہ رسومات کی موجودگی میں فدہب کو صحیح طریقہ پر سامنے یہ مسائل آئے۔ کیا وہ ان پیچیدہ رسومات کی موجودگی میں فدہب کو صحیح طریقہ پر

سمجھ سکیں گے "کیا ذات پات کی تقسیم ان کی ترقی کی راہ میں رکاوٹ ہے گی یا نہیں؟کیا عورت کی پس ماندگی کو برقرار رکھتے ہوئے وہ ترقی کر سکیں گے؟ کیا مغرب کی جانب سے جو چیلنج میں اس کاجواب ان کے ندہب میں ہے؟

ہندومت کی موجودہ شکل سے اٹل یورپ میں ان کا جو اہیج بنا تھا وہ یہ تھا کہ ہندو بت پرست ' توہمات کو باننے والے اور فرسودہ رسومات میں جکڑے ہوئے لوگ ہیں۔ اس لئے اپنے امیج کو بہتر بنانے کے لئے ضروری تھا کہ فدہب کے بنیادی ڈھانچہ میں تبدیلی کی جائے اور خاص طور سے یورپی تعلیم یافتہ ہندو طبقہ کی خواہش تھی کہ وہ اپنا ایج بہتر بناکر باگریزی حکومت میں کوئی مقام حاصل کریں۔ ان تقاضوں کو پورا کرنے کی غرض سے راجہ رام موہن رائے (وفات: 88 8 9ء) نے برہمو ساج کی تحریک شروع کی۔

یمال خاص طور پر اس کو ذہن میں رکھنا ضروری ہے کہ یہ ایک اصلاحی تحریک تھی' انقلابی نہیں' اس کا مقصد نے حالات سے مفاہمت کرنا تھا اور بدلتے حالات کے تحت فہ ہی عقیدوں کو بدلنا تھا۔ اس کا مقصد سیاسی نہیں تھا اور نہ ہی اس کے مقاصد میں سیاسی افتدار حاصل کرنا تھا۔ ہندوستان کے اسلامی محاشرہ میں نو آبادیاتی نظام کے ردعمل میں فرائنی تحریک یا جمادی تحریک فوجی اور سیاسی تحریکیں تھیں کہ جن کا مقصد فد ہی ریاست کا قیام تھا۔ اس کے بعد دو سرے مرحلہ پر سرسید کی ترقی پند اسلامی تحریک اور دیوبند کی ادیاء کی تحریک تھی کہ جو معاشرے کو اپنے اپنے نقطہ ہائے نظر سے تشکیل دینا چاہتے اسے۔ ہندومت میں اس طرح سے جو ابتدائی تحریکیں اٹھیں وہ اصلاحی تھیں۔ دو سرے مرحلہ پر جاکریہ اصلاحی سے زیادہ سیاسی ہو کی اور جب انگریزی اقتدار کے خاتمہ کا وقت آیا تو یہ پر تشدد ہو کئیں۔

برہموساج میں بت پرستی کے خلاف آواز اٹھائی گئی اور عقیدہ توحید پر زور دیا گیا۔ انہوں نے پجاریوں کے طبق پیچیدہ رسومات اور توہمات کو فضول قرار دیا۔ پجاریوں کی بجائے براہ راست فدہبی کتابوں کی تعلیم کو رائج کیا گیا تاکہ فدہبی معاملات میں پجاریوں کی بجائے ان کتابوں سے اتھارٹی لی جائے۔ جدید زمانہ میں پریس کی وجہ سے اب یہ کتابیں چھپنے لگیں اور ہر فرد کی پہنچ میں آگئیں۔ جس کی وجہ سے علم پر سے برہمن کی اجارہ داری ختم ہو گئی۔ برہمو ساج میں وید کی تعلیمات سے زیادہ اپنشد کی تعلیمات پر زور دیا گیا ہے۔ کیونکہ ان کی مدد سے عیسائیت اور مغرب کے قریب آیا جا سکتا تھا۔ جو کہ مغربی ہندو تعلیم یافتہ طبقہ کی ضرورت تھی۔ اس لئے برہمو ساج دو سرے فداہب سے تصادم کے بجائے مفاہمت کے راستہ تلاش کر رہا تھا۔ اس کا مقصد یہ تھا کہ ہندو فدہبی تگ نظری میں بجائے مفاہمت کے داستہ تلاش کر رہا تھا۔ اس کا مقصد یہ تھا کہ ہندو فدہبی تگ نظری میں نہ رہیں، بلکہ اس سے نکل کر کھلی فضا میں آئیں اور دو سرے فداہب کے لوگوں سے اسٹے رابطے و تعلقات استوار کریں۔

برہمو ساج نے خاص طور سے ہندومت میں عورت کی پس ماندگی کو دور کرنے کی جدوجہد کی۔ کیونکہ ہر معاشرے میں عورت تہذیب و ثقافت کی علامت ہوتی ہے۔ اس لئے اہل مغرب کا زبردست اعتراض یہ تھا کہ ہندو معاشرہ اس لئے پس ماندہ ہے۔ کیونکہ اس کی عورت پس ماندہ ہے۔ اور اس کا معاشرہ میں کوئی مقام نہیں۔ اس لئے برہموساج نے سی کے خلاف زبردست مہم چلائی 'یوہ عورتوں کی شادی پر زور دیا۔ اور عورتوں کی تعلیم پر توجہ دی تاکہ عورت معاشرہ میں خود کو مفید بنا سکے۔

ہندو معاشرے کی ایک اور اہم خرابی ذات پات کی تفریق تھی کہ جس کی وجہ سے معاشرہ بٹا ہوا تھا۔ اس لئے برہموساج نے مختلف ذاتوں میں ساجی تعلقات بردھانے کی تبلیغ کی اور خاص طور سے مختلف ذاتوں میں شادی بیاہ کو سراہا۔

برہموساج نے عیسائی مشنریوں سے بھی بہت کچھ سکھا کہ جب تک کسی تحریک کو باقاعدہ سے منظم نہیں کیا جائے۔ اس کے اصولی و قواعد نہیں بنائے جائیں اور عملی طور پر فلاح و بہود کے کام نہ کئے جائیں' محض الفاظ اور تبلیغ سے کچھ نہیں ہوتا ہے۔ اس لئے انہوں نے فلاحی کاموں پر پوری پوری توجہ دی۔ یتیم خانے' بہتال اور اسکول کھولے' تاکہ ان اداروں کے ذریعہ نہ صرف وہ اپنے معاشرہ میں لوگوں کی خدمت کریں بلکہ ان

عملی کاموں کی مدد سے اینے مشن کو بھی کامیاب بنائیں۔

برہموساج کی تحریک کا زیادہ اثر بنگال ہی میں رہا۔ ہندوستان کے دوسرے علاقوں میں یہ زیادہ مقبول نمیں ہو سکی۔ مگراس نے نوآبادیاتی دور کے ابتدائی چیلنجوں کے تحت خود کو منظم کیا اور بنگال کے متوسط اور تعلیم یافتہ طبقے کو وہ نظریات دیے کہ جن کی بنیاد پر انہوں فنے خود کو بدلتے ہوئے حالات میں کار آمہ بنایا۔

نو آبادیاتی دورہ میں آگے چل کر جو تبدیلیاں آئیں انہوں نے ہندوستان کے ساجی ' معاشی اور معاشرتی و هانچه کو تبدیل کرنے میں اہم حصد لیا۔ مثلاً جب یمال پر مردم شاری کا طریقہ رائج ہوا۔ اور اس میں نہ ہب کا خانہ شامل کر کے ہر نہ ہب کے پیرو کاروں کی تحداد کا تعین ہوا۔ تو اس وجہ سے نہ صرف نہ ہی شاخت کا احساس ہوا بلکہ یہ بھی اندازہ ہوا کہ کس کی تعداد کتنی ہے۔ جب پنجاب میں عیسائی مشنریوں نے اپنی تبلیغ شروع کی اور لوگوں کو عیسائی بنانا شروع کیا تو ہندوؤں کو احساس ہوا کہ پنجاب میں ان کی تعدادیر اس کا اثر ہو رہا ہے۔ تعداد کی اہمیت اس وقت اور زیادہ ہو گئی کہ جب برطانوں حکومت نے مختلف اداروں میں انتخابات کو روشناس کرایا۔ اس نے اکثریت و اقلیت کے احساس کو بیدا کیا۔ ملازمتوں میں کوٹر سسم نے اس احساس کو اور ابھارا۔ اس کی وجہ سے خصوصیت سے ہندو اسلم اور سکھول کے تعلیم یافتہ طبقول میں حکومتی عمدول اور دوسری مراعات کے لئے کش کمش شروع ہو گئے۔ اس کاسب سے زیادہ اثر صوبہ پنجاب میں ہوا۔ اس کی وجہ بیہ تھی کہ 1857ء میں دبلی کی تباہی کے بعد لاہور ساجی و ثقافتی اور ندہبی سرگرمیوں کا مرکز بن گیا تھا اور بنگال کے بعد اس صوبہ میں نوآبادیاتی دور کے اثرات تیزی سے تھیل رے تھے۔

اس لئے جب زیانند سرسوتی (وفات: 8883) نے آربیہ ساج کی بنیاد ڈالی تو اس کا سب سے مضبوط گڑھ پنجاب بن گیا کہ جہال متوسط طبقہ کے تعلیم یافتہ اور کم تنخواہ پانے والوں نے اس میں شرکت کی۔ اس طرح یہ برہمو ساج کی بہ نسبت کہ جس میں ہندوساج کا اعلی طبقہ تھا۔ نچلے ذات کے متوسط طبقے کے جذبات کی نمائندہ تحریک بن گئی۔ آربیہ ساج نے برہموساج کی بہ نبیت اپنشدوں کے بجائے 'ویدوں کی تعلیمات پر زور دیا۔ اور یہ اعلان کیا کہ ویدوں میں نہ صرف یہ کہ تمام علوم ہیں بلکہ وہی صبح ہیں۔ جبکہ دوسرے نماہب اور ان کی مقدس کتابیں غلط ہیں۔ اس طرح آربہ ساج نے برہمو ساج سے بنیادی اختلاف کیا اور مفاہمت کے بجائے تصاوم اور مقابلہ کی پالیسی کو افقیار کیا۔

ان تحریکوں میں اختلاف کی وجہ یہ تھی کہ یہ دونوں مختلف ہاحول اور حالات کی پیداوار تھیں۔ برہمو ساج کے پیروکار مفاہمت کے ذریعہ برطانوی حکومت میں شریک ہونا چاہتے تھے جب کہ آریہ ساج تبلیغی سرگرمیوں کی وجہ سے دو سرے نداہب سے خطرہ محسوس کر رہا تھا۔ اس لئے اس کے ہاں سختی تگ نظری اور انتابیندی ہے تاکہ دو سرے نداہب سے مقابلہ کر سکے اور ہندو ساج کو محفوظ رکھ سکے۔ اس کے سامنے ایک مسئلہ یہ تھا کہ ہندو ندہب میں تبدیلی فدہب نہیں ہے۔ جب کہ دو سرے فداہب تبلیغ کر کے ہندووک کو عیسائی 'سکھ اور مسلمان کر رہے تھے۔ ان حالات میں برہمو ساج نے تبلیغ کر کے تبدیلی فدہب کے بجائے اس پالیسی کو اپنایا کہ جو لوگ پہلے ہندو تھے اور پھر انہوں نے تبدیلی فدہب کے بجائے اس پالیسی کو اپنایا کہ جو لوگ پہلے ہندو تھے اور پھر انہوں نے تبدیلی فدہب اختیار کر لیا تو انھیں دوبارہ سے ہندو فدہب میں لایا جائے۔ یہ شدھی کی ادو سرا مقصد دو سرا فدہب اختیار کر لیا تو انھیں کہ جنھیں ناپاک سمجھا جاتا ہے۔ انھیں بھی شدھی کیا جائے ۔ شدھی کیا جائے۔ شدھی کیا جائے ۔ شوال کی وہ ذاخیں کہ جنھیں ناپاک سمجھا جاتا ہے۔ انھیں بھی شدھی کیا جائے ۔ نامیس بھی شدھی کیا جائے ۔ دوسرا کہ وہ تھی ہندو سے جن ہندو کی وہ ذاخیں کہ جنھیں ناپاک سمجھا جاتا ہے۔ انھیں بھی شدھی کیا جائے ۔ نامیس بھی شدھی کیا جائے ۔ نامیس بھی ہندو علی ہیں ہمترمقام حاص کرلیں۔

آریہ ساج نے تحریک کو مقبول بنانے کے لئے دیا نند اینگلو ویدک ٹرسٹ قائم کر
ک اس کے تحت اسکول اور کالج کھولے کہ جمال سیکولر اور فد ہمی تعلیم کے ذریعہ ایسے
نوجوانوں کی تربیت کی جائے کہ جو ہندو فد ہب کے ماڈل ہوں۔ انہوں نے عورتوں کی تعلیم
کے لئے کنیا پاٹھ شالے قائم کئے۔ ان کی تعلیمی سرگرمیوں کی وجہ سے یہ تحریک ہندوؤں
کے اعلیٰ و متوسط طبقوں میں مقبول ہو گئی۔ اس طرح سے یہ تحریک نہ صرف اصلاحی تھی

بلکہ سیاسی بھی تھی۔ جس کا مقصد تھا کہ بدلتے سیاسی ماحول میں کہ جہاں تعداد اہم کردار ادا کرنے والی تھی اس میں ہندو ساج کو مضبوط اور متحد رکھا جاسے اور دو سرے نداہب سے مقابلہ کیا جائے۔

اس لئے آریہ ساج کے سامنے جو سب سے براا مسئلہ تھا وہ یہ کہ کس طرح سے ہندو قوم کو متحد کیا جائے کیونکہ ہندومت اور ہندو قوم کس ایک خاص اور ٹھوس شکل میں اب تک اپنا وجود نہیں رکھتی تھی۔ لیکن اب مسلمانوں اور عیسایوں کے مقابلہ میں اسے ایک نہ بہب کے ماتحت قوم بنانا سیاسی طور پر لازی تھا۔ اس لئے جب اس مقصد کے تحت ہندو ساج کی تشکیل ہوئی تو سادر کرنے "ہندتوا" کا نظریہ پیش کیا۔ اس نے "ہندو قوم" کے ایک ہونے کا اعلان کیا اور ہندوستانی نما اہب بد نمہ 'جین اور سکھ کو ہندو نما اہب قرار دے کر دیا کیونکہ یہ اس سر زمین کی پیداوار ہیں گر اسلام اور عیسائیت غیر ہندوستانی قرار دے کر ان کے خلاف مقابلہ کا اعلان کیا۔ اس لئے وہ تمام غیر ملی عناصر کے جنہوں نے ہندوستان اور دھرتی ماں کو لوٹا کھسوٹا ' اس کی بے عزتی کی ' ان سے ہندوستان کی حفاظت کرنا' ہندووں کے لئے لازی ٹھرا۔

1915ء اور 1920ء کی دھائیوں میں ہندو مہاسبھا "آریہ ساج" اور آر ایس ایس جو کہ ہندو سبھا کی فوجی شاخ تھی ان کی ہندو اتحاد کی کوششیں تیز ہو گئیں۔ آر۔ ایس۔ بلس کا اپنا ڈھانچہ فوجی تھاوہ فوجی قوت کے ذریعہ اپنے نظریات کی تشکیل چاہتے تھے۔ اس کے ان کا ماڈل شیوا بی تھا کہ جس نے مغلوں کے خلاف مزاحمت کی تھی اور اس کی مزاحمت کو کامیاب بنانے میں برجمنوں کا ہاتھ تھا کہ جو اس کے مصاحب و مشیر تھے۔ اس کئے مزاحمت اور کامیابی کے لئے ضروری تھا کہ ایک ایسی متحد اور منظم جماعت ہو کہ جس کے کردار میں یاکیزگی ہو اور جو این تحریک سے وفادار ہو۔

چنانچہ آر۔ ایس۔ ایس میں عقلیت سے زیادہ جذبات کو دخل تھا۔ اس لئے اس میں نچلے طبقوں کے نوجوان شامل ہوئے کہ جنہیں اس میں شمولیت کے بعد معاشرہ میں گنامی کی بجائے ایک مقام مل گیا۔ آر۔ ایس۔ ایس کا رہنما ان کا لیڈر تھا۔ ان کو متحد کرنے والی علامات میں پارٹی کا جھنڈا' ان کی تربیت کے لئے پریڈ اور یونی فارم تھی۔ ہندوؤں کو متحکم کرنے اور فجلی ذاتوں کو اس میں شامل کرنے کے لئے انہوں نے یہ اعلان کیا کہ آریہ ساج کی طرح انہیں شدھی کرنے کی ضرورت نہیں بلکہ یہ کہ تمام ذاتیں اور ان کے پیشے برابر اور قابل عزت ہیں اس سے ان میں فرق کرنے کی ضرورت نہیں بلکہ ان کی برابر سے عزت کرنی چاہیے۔

اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ ہندو مت میں ذہبی تحریکیں وقت اور ماحول کے ساتھ ساتھ کس طرح سے بدلتی رہیں۔ 1947ء میں آزادی کے اگرچہ آریہ ساج کی حیثیت کمزور ہوگئی کیونکہ پنجاب کی تقیم نے اس تحریک کے مرکز لاہور کو اس سے چھین لیا۔ لیکن ہندو مما سبھا' آر۔ ایس۔ ایس' جن عکھ' اور اب بی۔ جے۔ پی کی ہندو ذہبی جماعتیں ہندوستان کے نئے ساسی حالت میں ہندو ذہب کو اسلام اور عیسائیت کی طرز پر بھاعتیں ہندوستان کے نئے ساسی حالت میں ہندو قوم کی تشکیل جاہتی تاکہ وہ دو سرے ذاہب تشکیل دے کر ایک مضبوط اور ٹھوس ہندو قوم کی تشکیل جاہتی تاکہ وہ دو سرے ذاہب سے مقابلہ کر کیس ان کا استدلال ہے ہے کہ سیکولر نظام میں ساسی جماعتیں ووٹ حاصل کے نئوہ اگریت کو اس کا حق جب ہندو ذہب کرنے کے لئے اقلیتوں کو زیادہ سے زیادہ مراعات دیتی ہیں اور اس سے اکثریت کا حق سلب ہوتا ہے۔ اس لئے ہندو اکثریت کو اس کا حق جب ہندو ذہب کی بنیاد پر سیاسی طاقت کو حاصل کیا جائے۔

بی۔ جے۔ پی کے اس ابھار میں نہ صرف اسلام اور عیسائی خوف کا دخل ہے بلکہ ہندوؤں کی مجلی ذاتوں کے سابی رتبہ کے بڑھنے میں بھی ہے کہ جو کوئے سٹم کی وجہ سے نہ صرف تعلیم حاصل کر رہے ہیں بلکہ ملازمتوں میں بھی آ رہے ہیں۔ اس لئے ہندوؤں کے اعلیٰ متوسط طبقے کے جو اب تک مراعات یافتہ تھے وہ ان مراعات سے محروم ہو رہے ہیں۔ اس کا اظمار پر تشدد نہ ہی رنگ میں کیا جا رہا ہے۔ کیونکہ جب بھی ہندو نہ ہب کے احیاء کی بات کی جائے تو اس کا فائدہ اعلیٰ ذات کے لوگوں کو ہی ہوگا اور مجلیٰ ذات کے لوگ

معاشرہ میں اونچے ساجی مقام سے محروم رہیں گے۔ اس لئے احیاء کا نعرہ اس طبقہ کے لئے خوش آئیند ہے۔ جب کہ دلت لوگ اس میں اپنے لئے کوئی مقام نمیں پاتے ہیں اور انہیں قدیم ہندوستان کے ماڈل میں رہنے کے لئے سوائے ذلت اور حقارت کے کچھ نظر نہیں آتا۔

کیا بدلتی دنیا میں ہندو انتہا پند اور بنیاد پرست اپنے مقاصد میں کامیاب ہوں گے اس کا جواب سے ہے اس بدلتی صورت حال میں جب کہ جمہوری ادارے طافت ور ہو رہے ہیں سیکولر ازم کی جڑیں مضبوط ہو رہی ہیں اور پسے ہوئے لوگ اپنے حقوق سے آگاہ ہو رہے ہیں ہندو معاشرے کی دوبارہ سے واپسی کے امکانات کم ہی نظر آتے ہیں۔

## سكھ مذہبی تحریکیں

سو کھویں صدی کا ہندوستان کہ جس میں گرونانک نے اپنی تعلیمات کو پھیلایا۔ وہ ان کے نزدیک کلیوگ یا برائی و خرابی اور زوال کا عمد تھا۔ یہ وہ زمانہ تھا کہ ہندوستان میں ایک طرف مسلمان حکمران خاندان ریاست اور اقتدار پر قابض سے اور ان کی مدد اور حمایت کے طور پر علماء کا طبقہ اسلام کی تعلیمات کو سیاسی اغراض کے تحت ڈھال رہا تھا۔ دو سری طرف ہندو معاشرہ تھا کہ جس میں پنڈت' برہمن' مہنت' بجاری اور جو گی نہ ہب کو این ذاتی اغراض اور طبقاتی مفادات کے لئے استعال کر رہے تھے ایسا محسوس ہو تا تھا کہ مفادات کی اس جنگ میں عوام بے سارا اور لاجار تھے۔ ہندو معاشرہ میں ذات پات کی تفریق عورت کی بس ماندگی اور رسومات کی پیچید گیوں نے اسے انتمائی بس ماندہ بنا دیا تھا۔ مسلمان حکرانوں کے طبقے فوجی قوت و طاقت کے ذریعہ عوام کا استحصال کرنے میں مصروف تھے۔ ایسے میں گرونانک (وفات 9539ء) کے لئے دونوں فداہب عوام کی فلاح و ببود مین ناکام ہو کی تھے۔ اس لئے انہوں نے بار بار اپنے عمد سے مایوس کا اظمار کیا ہے۔ اور ان برائیوں کی جانب اشارہ کیا ہے کہ جو اس وقت معاشرے میں چھلی ہوئی تھیں وہ ذات یات کو معاشرے کے لئے انتہائی خطرناک قرار دیتے ہوئے کچلی ذاتوں کے ساتھ تھے کہ جنہیں انسانیت کے درجہ سے گرا کر حیوانات تک پہونجا دیا گیا تھا۔ وہ برہمنوں کی ندمت کرتے ہیں کہ جو منافقت کو اپنائے ہوئے تھے۔ کھتریوں کو اس لئے برا سجھتے تھے کہ انہوں نے حکمرانوں کے ساتھ مل کرعوام پر ظلم ڈھا رکھے تھے وہ مقدس کتابوں اور فرہی زیارت گاہوں کی ممانعت کرتے ہیں کہ جن کے ذریعہ عام آدمی کی آزادی چین لی گئی تھی۔ وہ ان تمام برائیوں سے چھٹکارا پانے کا حل یہ پیش کرتے ہیں کہ فرد ذہب کی ان تمام پابندیوں سے آزاد ہو کر خدا سے لولگائے۔ اس سے محبت کرے۔ اس طرح وہ در میانی رشتوں کو ختم کر کے' براہ راست خدا سے تعلق قائم کرے گا اور

وہی اس کی آزادی ہو گی۔

بعد میں جب گرو ارجن (قل 1606ء) کے زمانہ میں گر نتھ صاحب کی تر تیب دی گئ تو اس نے سکھ مذہب کو ایک نئ راہ دی کیونکہ ریہ کتاب اللی کتاب نہیں ہے۔ بلکہ گرووں کے اقوال اور ان کے شبدوں پر مشمل کتاب ہے۔

سکھ نہ ہب کے ابتدائی گرووں نے بنگ کی کوئی بات نہیں گی۔ گرونانک تصادم اور مقابلہ کے بجائے مفاہت پر زور دیتے تھے۔ ان کا کمنا تھا کہ وہ ہتھیار اٹھاؤ کہ جس سے کسی کو تکلیف نہ ہو۔ دشمنوں کو دوستوں میں تبدیل کرو۔ لوگوں سے ہتھیاروں سے نہیں بلکہ خدا کے بھیج ہوئے لفظوں سے مقابلہ کرو۔ امن و آتی 'مفاہمت کی یہ پالیسی ابتدائی سکھ نہ ہب کی خصوصیت ہے۔ اس میں حکومت پر قبضہ کرنے یا سیاسی اقتدار ماصل کرنے کی کوئی خواہش نہیں ہے۔ بلکہ دو سرے نداہب میں جو خرابیاں ہیں اور ان ماصل کرنے کی کوئی خواہش نہیں ہے۔ بلکہ دو سرے نداہب میں جو خرابیاں ہیں اور ان کی جو کمزوریاں ہیں اس کے خلاف آزاد ہے۔ اور نعم البدل کے طور پر الیی تعلیمات ہیں کہ جو فرد کو روحانی طور پر بلند کرکے سکون و اطیمنان دیتی ہے۔

لیکن سکھوں کے پانچ گروؤں کے آتے آتے ہندوستان کے حالات میں جو تبدیلی آئی اس کی وجہ سے ان کا رویہ بھی بدل گیا۔ مغلوں اور سکھوں میں جو تصادم ہوا۔ اس کے نتیجہ میں کہا جاتا ہے کہ گرو ہرگوبند سکھ (وفات 1640ء) نے اورنگ زیب کو لکھا کہ اگر صلح کا کوئی راستہ باتی نہیں رہے تو پھر مسلح جدوجمد اور جنگ ہی واحد حل رہ جاتا ہے۔ اس کے ہاں دو تلواریں روحانی اور دنیاوی طاقتوں کی علامت بن گئیں اور "اکال تخت" سیاسی اقتدار کی نشانی ہو گیا۔

اس طرح سکھ فدہب میں گرونانک کی امن کی روایات' اور گرو گوہند کی مسلح جدوجمد سے دونوں شامل ہو گئیں۔ اور بعد میں ان کی جس قدر فدہبی تحریکیں اٹھیں ان میں ان ہی دو روایات کو اختیار کیا گیا۔ اس ضمن میں گرو گوہند سکھ (وفات: 1707ء) کی ان اصطلاحات کو بھی ذہن میں رکھنا چاہیے کہ جو انہوں نے سکھوں کو ایک منظم شکل دیۓ کے سلسلہ میں کیں ان کے زمانہ میں سکھوں کو اندرونی اختلافات اور بیرونی خطرات نے تقسیم کر رکھا تھا۔ اس وجہ سے سکھوں کو ایک برادری میں تشکیل دینا اور ان کی شاخت کو متحکم بنانا اس کے سامنے اہم مسائل تھے۔ للذا 1699ء مین انہوں نے گرو سے وفاداری کو اہم قرار دیتے ہوئے خالصہ کی تشکیل کی اور سکھوں کے لئے لازی قرار دیا کہ وہ بال نہ کٹوا کیں اور اپنے نام کے آگے گا اضافہ کریں اور آلموار کو اپنے ساتھ رکھیں۔

سکموں میں نو آبادیاتی دور میں دو اہم فہ ہی تحریکیں اٹھیں۔ اس کا پس منظریہ تفاکہ جب اگریزوں نے 1989ء میں پنجاب پر قبضہ کرلیا تو یہ سکموں کی پہلی اور آخری عکومت کا خاتمہ تھا۔ اس بیاسی اقتدار کے کھونے کا اثر ان پر زبردست ہوا۔ لیکن جب 7889ء میں سکموں نے اگریزوں کا ساتھ دیا اور شاید اس کی وجہ یہ ہو کہ وہ مغل عکران خاندان سے جو تاریخی اختلافات رکھتے تھے اس کی وجہ سے انہوں نے اس جنگ میں اگریزوں کی حمایت کی۔ اس حمایت کی وجہ سے اگریز حکومت نے سکموں کی سربرسی میں اگریزوں کی جانب سے اس خدشہ کا اظہار کیا گیا کہ اگر سکھ فرہب کی حفاظت نہیں کی گریز سکموں کی جانب سے اس خدشہ کا اظہار کیا گیا کہ اگر سکھ فرہب کی حفاظت نہیں کی آگریز سکموں کی جانب سے اس خدشہ کا اظہار کیا گیا کہ اگر سکھ فرہب کی حفاظت نہیں کی آگریز سکموں کی حفاظت اور سربرستی اس وجہ سے بھی چاہتے تھے کہ ان کی شکل میں انگریز سکموں کی حفاظت اور سربرستی اس وجہ سے بھی چاہتے تھے کہ ان کی شکل میں انہیں بہترین فوجی مل رہے تھے۔

خود سکموں کو اس وقت اپنے ختم ہونے کا خطرہ محسوس ہوا کہ جب آریہ ساج نے شدھی تحریک شروع کی اور کچھ نجلی ذات کے سکموں کو ہندو بنایا۔ اس دوران ہندوؤں کی جانب سے یہ کما گیا کہ سکھ علیحدہ سے کوئی فرہبی جماعت نہیں بلکہ یہ ہندو ہی ہیں۔ اس قسم کے اعلانات "سکھ ہندو ہیں" نامی ہمفاٹوں میں کئے گئے جس کا جواب سکموں کی جانب سے ویا گیا کہ "سکھ ہندو نہیں ہیں" اس خطرہ کے ساتھ سکموں کو دو سرا خطرہ عیسائی میں دو سرا خطرہ عیسائی میں گئے سرگرمیوں کو تیز کر دیا تھا۔ اور میں میں اپنی تبلینی سرگرمیوں کو تیز کر دیا تھا۔ اور

تیزی کے ساتھ کچل ذات کو لوگوں کو عیسائی بنا رہے تھے۔ یہ وہ خطرات تھے کہ جن بیل اسپے سیای اقتدار سے محروم ہونے کے بعد 'سکھوں نے خود کو پایا۔ اپنے ندہب اور اپنی جماعت کو بچانے کے لئے ان میں دو مشہور ندہبی تحریکیں اٹھیں۔ ان میں ایک تر نکاری تھی۔ اور دو سرے نامد صاری۔ تر نکاری تحریک کا مقصد تھا کہ سکھوں کی شاخت کو ندہبی بنیادوں پر مضبوط کیا جائے۔ اس مقصد کے لئے ضروری تھا کہ ان کے کردار کی اس طرح تشکیل کی جائے کہ وہ دو سرے نداہب کے لوگوں سے ممتاز نظر آئیں۔ اس کے سربراہ بابا دیاں داس (وفات: 1853) تھے کہ جضوں نے تمام دیوی ودیا تاؤں کی پوجا سے منع کیا۔ دیال داس (وفات: 2853) تھے کہ جضوں نے تمام دیوی ودیا تاؤں کی پوجا سے منع کیا۔ اور برہمنوں کی رسومات کو رد کیا۔ انہوں نے اس بات پر ذور دیا کہ ان کے پیروکار دور محاملات میں ایمانداری سے کام لیں۔ انہوں نے عورتوں کے حقوق پر بھی ذور دیا۔

یہ ایک اصلاحی تحریک تھی کہ جس کا مقصد یہ تھا کہ سکھ کردار کو مضبوط بنایا جائے تاکہ وہ دو سرے مذاہب کا مقابلہ کرسکے۔ انہوں نے بابا نانک کی پالیسی امن و مفاہمت کو اختیار کیا اور تشدد سے بر میز کیا۔

اس کے مقابلہ میں نامدھاری تحریک جے بابا رام سکھ (1855) نے شروع کیا ان کا آئیڈیل بابا نانک نمیں سے بلکہ گرو گوبند سکھ سے کہ جو دوبارہ آئیں گے اور سکھ ریاست قائم کریں گے۔ سکھول کی قوت اور طاقت کو مجتمع کرنے اور ان میں اتحاد پیدا کرنے کی غرض سے انہول نے ان کے لباس اور ظاہری صورت میں علیحدگی پر زور دیا۔ ہ گداگری کے بھی مخالف سے کیونکہ اس سے کردار کی بلندی متاثر ہوتی تھی۔ ان کے یمال عورت کے ساجی مقام کو بھی بلند کیا گیا ہے۔

سکھوں کے ہال مذہب ان کی شناخت بن گیا اور وہ اس خطرے کے تحت کہ کمیں ہندومت انھیں اپنے اندر ضم نہ کرے۔ اپنی اس مذہبی شناخت میں پناہ لیتے گئے۔ اس کی وجہ سے ان کی سیاست بھی مذہب کے تابع ہوگئی۔ 1921ء میں سیاسی و مذہبی جماعت اکالی ول آس پس منظر میں منظم ہوئی۔ اب گولڈن ٹیمیل ان کے ذہب کی علامت بن گیا تو اکالی تخت ساسی قوت کا۔ اپنی علیحدہ شاخت کو مفبوط کرنے کے لئے ان میں 1923ء میں گردواری تحریک چلی۔ جس کا مقصد سے تھا کہ گولڈن ٹیمیل' اکال تخت اور دو سرے سکھ گردواروں پر جو ہندو مہنت اور پجاری قابض ہیں' انھیں بے دخل کیا جائے۔ اور انھیں سکھول کی عملداری اور گرانی میں الیا جائے۔ اس تحریک نے 1923ء تک گردواروں منصول کی عملداری اور گرانی میں الیا جائے۔ اس تحریک نے 1923ء تک گردواروں اور سکھ زیارت گاہوں کو اپنے بضہ میں لے لیا۔ اس کے بعد سے سکھ ایک علیحدہ نہ بی شاخت کے ساتھ ابھرے اور اکال دل نے ان کے ساسی عزائم کو بور کرنے کا پروگرام بنایا۔

1947ء میں تقتیم ہند کے بعد' ایک بار پھر سکھوں نے بحثیت ایک ذہبی جماعت کے خود کو غیر محفوظ پایا۔ اور اس خطرہ کو محسوس کیا کہ وہ ہندو اکثریت میں ضم نہ ہو جائیں۔ اس خطرہ نے ان میں زہبی شاخت کو اور زیادہ مشحکم کیا اور اب ان کی سیاست میں زہب کا دخل اس وجہ سے ہے کہ وہ اس کی بنیاد پر خود کو تحفظ فراہم کرنا چاہتے ہیں۔ ہندوستان میں صوبہ پنجاب کا علیحدہ سے قیام اگرچہ فدہبی بنیادوں پر نہیں بلکہ لسانی بنیادوں پر ہے۔ لیکن اس نے سکھوں کو اپنا ایک علیحدہ صوبہ دیدیا ہے۔ اب کچھ انتما پند سکھ خالصتان کا مطالبہ کر رہے ہیں اور اس کے حصول کے لئے فد جب کو استعال کر رہے ہیں۔ جب بھی سیاست اور ندہب مل جاتے ہیں تو اس کے متیجہ میں تشدد اور انتها برسی پیدا ہوتی ہے۔ ایبا محسوس ہو تا ہے کہ جب تک سکھوں کو ندہبی تحفظ رہے گا۔ اس وقت تک ان کی اکثریت انتمایر ستی کی جانب نہیں جائے گی۔ یہ ضرور ہو سکتا ہے کہ ہندوستان کے بدلتے ہوئے حالات میں سکھوں میں کوئی نئی فدہبی تحریک شروع ہو۔ ایک ایسی تحریک جو بدلتے ہوئے حالات میں سکھون کے مفادات کو بورا کرے۔ اب تک ان میں جو برتشد د تحریکیں ذہب کی بنیادیر اٹھی ہیں۔ انھوں نے سکھوں کو فائدے کی بجائے نقصان ہی پہنچایا ہے۔ لیکن بحیثیت نہ ہی ان میں نہ ہی جذبہ اس شدت کے ساتھ ہے کہ چاہے اکالی دل'

۔ ساسی جماعت ہو یا خالصتان کی تحریک' ان سب میں مذہب کا استعمال ہو تا ہے اور اسی بنیاد پر سکھوں کی حمایت کو حاصل کیا جاتا ہے۔

# عیسائیت میں مذہبی تحریکیں

جیسا کہ ہم پہلے کہ چکے ہیں ذہبی تحریکیں معاشرے کی سیاس۔ سابی اور معاشی ضروریات کے تحت ابھرتی ہیں۔ ان کی کامیابی اور ناکامی کا دارومدار بھی اس پر ہوتا ہے کہ معاشرہ کی ضروریات کس حد تک ان کی محتاج ہیں۔ اس لئے ہم دیکھتے ہیں کہ تاریخ میں بعض ذہبی تحریک کی صابح ہو جاتی ہیں اور بعض ناکام۔ اس کی وجہ سے کہ جب تک تحریک کو ساجی قوتوں کی حمایت نہ ہو اس وقت تک اس کو وسیع بنیادوں پر جمایت اور مدد شمیں ملتی ہے۔ یماں ہم اس نقطہ نظر سے خاص خاص نہ ہی تحریکوں کا جائزہ لیس کے کہ کسیں طرح سے بعض تحریکیں سیاسی مقاصد کے تحت کامیاب رہیں بعض معاشی مفادات کو پورا کرنے کی وجہ سے ہو تیں اور بعض محدود دائرے میں رہتے ہوے سابی طور پر تبریلیاں لائیں اور سمٹ کر رھ گئیں۔

عیمائیت میں تحریک اصلاح ندہب کی بہت کی تحریکیں اٹھیں ان میں و الله و اوفات: عیمائیت میں تحریک اصلاح (وفات: عامل وفات: عامل اور ساؤنو رولا (وفات: عامل الله وفات: عربی کی برعنوانیوں کے خلاف آواز اٹھائی اور اس کی اصلاح کی کوشش کی۔ گریہ تحریکیں اس لئے ناکام رہیں کیونکہ چرچ طاقت ور تھا اور اس سے مقابلہ کرنے کے لئے یہ تحریکیں معاشرے کی قوتوں کی حمایت حاصل نہیں کر سمیں۔ اس مقابلہ کرنے کے لئے یہ تحریکیں معاشرے پر چرچ کا اس قدر تبلط تھا کہ وہ ان کی زندگ پر مکمل طور پر چھایا ہوا تھا۔ بچہ کی پیدائش میں بیتمہ کی رسم سے لے کرشادی اور موت تک فرد چرچ کا کشادی اور موت تک فرد چرچ کے کنٹرول میں تھا۔ یہاں تک کے چرچ کی گھنٹی بجنے کے جو او قات تھے اس کے مطابق لوگوں کے سونے ' جاگنے اور کھانے کے او قات مختص تھے۔ ان کا کلینڈر اولیاء کے ہوم پیدائش اور وفات کے مطابق تھا۔ اس طرح انہیں دن رات عیمائی ہونے کا احماس ہوتا رہتا تھا۔ چوکیدار بھی ان الفاظ میں لوگوں کو جگاتا تھا کہ "سونے والے عیمائیو اٹھو'

مردول کے لئے دعائے مغفرت کرو"

اگرچہ ریناساں دور میں شاعروں' ادیبوں' اور دانشوروں نے چرچ اور اس کی بدعنوانیوں کا تذکرہ کیا' مگران کی تحریروں سے کوئی تبدیلی نمین آئی۔ کیونکہ تبدیلی کے لئے معاشرے کی خواہشات اور امنگوں کا ہونا ضروری تھا۔

لین سولہویں صدی میں معاشرے میں آہت آہت تبدیلیاں آ رہیں تھیں۔ چرج کا تعلیم پر جو کنٹرول تھا وہ کمزور ہو رہا تھا۔ میونیل اسکول کے اساتذہ نے تعلیم اداروں میں چرج کے تسلط سے آزاد تعلیم دینا شروع کر دی تھی۔ یمال سے سیکولر تعلیم کے بعد جو نوجوان نکل رہے تھے وہ تجارت' انظامیہ' اور دو سرے پیشوں میں جا رہے تھے۔ چرج نے لاطینی زبان کو ذریعہ تعلیم بنا رکھا تھا۔ جب کہ سیکولر اسکولوں میں مقامی زبانیں رائج تھیں زبان کے اس فرق نے معاشرے میں دو قتم کے تعلیم یافتہ طبقوں کو پیدا کر دیا تھا گر بدلتے حالات میں سیکولر تعلیم یافتہ مادی طور پر زیادہ کامیاب تھے۔

تعلیم نے جو رخبانات پیدا کئے ان کی وجہ سے فرد و معاشرہ 'فرد و چرچ 'فرد اور حکمران کے درمیان رشتے بدل رہے تھے۔ اس نے اس رخبان کو تقویت دی کہ فرد اور خدا کے درمیان بھی نئے رشتے استوار ہونے چاہیں۔

اس کے علاوہ چرچ کی روحانی اور سیاسی بالادسی کے خلاف یورپ کے حکمرانوں میں جذبات ابھر رہے تھے۔ کیونکہ چرچ کا اثر وسوخ اس قدر بردھ گیا تھا کہ وہ نہ صرف سیاسی بلکہ معاثی طور پر یورپ کے حکمرانوں سے بردھ گیا تھا۔ وہ ان کی ریاستوں میں تیکس جع کر کے ان کی دولت کو روم بنچا تا تھا۔ ان کے عوام کی سیاسی وفاداریاں چرچ سے تھی۔ چرچ میں اگر کوئی مجرم بناہ لے لیتا تھا تو حکمران اس کے خلاف کسی قتم کا ایکشن لینے سے قاصر تھا۔ ان حالات میں حکمران خود کو اپنے ہی ملک میں چرچ کے سامنے مجبور اور لاچار پاتے تھے۔ اگر ان کی طرف سے ذرا بھی مزاحمت ہوتی تو چرچ انہیں فد ہب سے خارج کر دیا کرتا تھا۔

ان حالات میں حکمران زمیندار و جاگیردار اور نیا تعلیم یافتہ طبقہ خود کو چرچ کے تسلط سے آزاد کرانے کا خواہش مند تھا۔ اس لئے جب لو تھرنے 1517ء میں یورپ کے خلاف اپنے 95 پوائٹس پر مشمل اشتمار کو چرچ کے دروازے پر چپال کیا تو یہ صرف چرچ کی ذہبی اصلاح کی طرفو ایک قدم نمیں تھا بلکہ اس کے پیچھے ساجی اور سیاسی قو تمیں بھی تھیں۔ اس لئے لو تھر کی تحریک جرمنی کے حکمرانوں نے جمائت کی۔ شہول میں تاجروں اور صنعت کاروں و ہنرمندوں نے نیکسوں سے بچپت کی خاطراس تحریک کا ساتھ ویا۔ دیمات میں کسانوں اور کاشتکاروں کا طبقہ اس تحریک سے دور رہا۔ کیونکہ لو تھرنے ان کے مفادات کے لئے کوئی بات نمیں کی تھی۔

لیکن ایک بار جب ایک اتھارٹی کو چینج کیا گیا اور نہ ہی اصلاحات پر زور دیا گیا تو غریب کسانوں میں بھی یہ حوصلہ ہوا کہ وہ سیاسی اتھارٹی کو چینج کریں اور نہ ہی اصلاح کا سمارا لے کراپنے لئے معاشرے میں عزت و وقار کو حاصل کر سکیں۔ اس لئے جرمنی میں کسانوں کی زبردست بغاوت پھوٹ پڑی (25-454) اس بغاوت میں ٹامس منزر نامی پادری نے کسانوں کا ساتھ دیتے ہوئے۔ نہ جب کی بنیاد پر ان کی حمایت کی۔ اس کا کمنا تھا کہ طاقتور اور دولت مند لوگ برائیوں کے ذمہ دار ہوتے ہیں اور عوام کو ان کی روحانی نجات سے روکتے ہیں۔ یہ امیرلوگ ہیں کہ جو انہیں جائل اور خوف زدہ رکھتے ہیں تاکہ فوہ بائیل نہ پڑھ سکیں۔ لاندا نہ ہی اصلاح بغیر ساجی اصلاح کے ناممن ہے۔

انامیٹیٹ (35-1534) تحریک کو ٹاس منزر نے کسانوں کے حق میں چلایا۔ یہ نہ صرف سیای نظام کے خلاف ایک تحریک تھی بلکہ چرچ اور اس کے عمدیداروں کے خلاف ہیں۔ وہ حکومت اور جاکداد دونوں کو برا کہتے تھے اور اس بات پر زور دیتے تھے کہ انساف اور ایمانداروں کے ساتھ لوگ صرف خدا کے شرمیں رھ کتے ہیں کہ جمال سب لوگ برابر۔ آزاد اور خوش ہوں گے۔

جرمنی کے حکمران اس بعاوت سے خوفردہ ہو گئے۔ لو تھر بھی اس ساجی انقلاب

کے لئے تیار نہ تھا۔ اس نے حکمرانوں سے مخاطب ہو کر کما کہ ''اپنی تکواریں تیز کرلو۔ تم باغیوں کو دلیل سے قائل نہیں کر سکتے ہو۔ انہیں صرف طاقت کے ذریعہ راہ راست پر لایا جا سکتا ہے''۔ لو تھرنے اس بغاوت میں پوری طرح سے حکمرانوں کا ساتھ دیا اور وہ خود یہ بھول گیا کہ چرچ سے بغاوت کر کے وہ خود بھی باغی تھا۔ کسانوں کی جنگ میں ایک لاکھ کسان مارے گئے۔ ٹامس منزر بھی قتل ہوا۔ اور جرمنی کے حکمران کامیاب رہے۔

اس طرح لوتحری تحریک نے قومی ریاست کے ابھرنے میں مدد دی اور سیاس نظام کو تبدیل کرنے کے لئے کوئی اقدامات نہیں کئے۔ بلکہ اس نظام میں فرد کو چہچ کی غلامی سے نکال کر ریاست کی غلامی میں دیدیا۔ اس کی اصلاح تحریک ندہب کے تیجہ میں اٹھائی گی بغاوت کا نظریہ تو تسلیم ہوا۔ گر کسانوں کی بغاوت کو سختی سے کچل دیا گیا۔ اور ان کی تحریک مضبوط سیاسی اداروں کی مدد کے بغیرناکام ہو گئی۔

#### \_۲\_

لو تقرکی تحریک نے دو اہم تبدیلیاں کیں۔ ایک تو فرد اور خدا کے درمیان واسطہ قائم کرکے چرچ کو درمیان سے نکال دیا۔ جس نے فرد کی اہمیت کو قائم کیا۔ جب پادریوں کو شادی کی اجازت ملی تو وہ معاشرہ کا ایک رکن بن گئے اور ان کی مخصوص حیثیت ختم ہو گئے۔ دو سری اہم تبدیلی قومیت کے جذبات کو ابھارنا اور قومی ریاست کی تشکیل میں مدد دینا تھی۔

اس کے برعکس سوئیزر لینڈ میں جان کال ون (وفات: 1567) نے جو اصلاح کی تحریک شروع کی اس کی تعلیمات سے تاجر برادری متاثر ہوئی اور اس کے نتیجہ میں سرمایی داروں کا عروج ہوا۔ اس موضوع پر میکس ویبر کی کتاب "سرمایی داری کا عروج اور پروٹسٹنٹ اخلاقیات" اور ٹنی کی کتاب "فرجب اور سرمایی داری کا عروج" اہم کتابیں

کال ون کی تحریک کو یوری طرح سے سجھنے کے لئے ضروری ہے کہ ان معاشی ر حجانات کو دیکھا جائے کہ جو قرون وسطی کے پورپ میں مقبول عام تھے اور سرمایہ داری کی ترقی میں رکاوٹ تھے۔ چرچ نے ارسطو کے ان نظریات کو قبول کر لیا تھا کہ جن کے تحت پیسہ جانوروں اور زمین کی طرح پیداواری نہیں بلکہ منجمد تھا۔ پییہ سے پییہ پدا نہیں ہو سکتا اس کا کہنا تھا کہ جب بیبہ ایک ہاتھ سے دو سرے ہاتھ میں گردش کرتا ہوا بغیر کسی اضافہ کے واپس آ جاتا ہے تو اس کی قدرو قیمت ایک جیسی رہتی ہے۔ اس لئے ادھار اور قرض پر منافع نہیں لینا چاہئے۔ اس کی مثال ہے ہے کہ جب ہم کسی ہساہے کو استعال کے لئے کوی چیز دیتے ہیں تو اس سے اس کے عوض کچھ طلب نہیں کرتے ہیں۔ للذا پیدیر سود لینے والا گناہ کا مرتکب ہو تا ہے۔ چرچ سود اور تجارتی سود میں کوئی فرق نہیں کرتا تھا۔ رینال سال کے دور میں تاجروں کی سرگر میاں برھنا شروع ہو گئیں تھیں۔ نے سمندری راستوں کی دریافت۔ امریکہ تک جمازوں کی آمدورفت۔ اس نے تاجروں کے مضبوط اور دولت مند طبقه کو پیدا کیا۔ اس مرحله پر ندہبی اور معاشی مفادات میں کراؤ شروع موا- ابتدائی مرحله مین تو مذهبی و تجارتی ضروریات کا ملاپ موا- دولت مند تاجر غریوں کو صدقہ و خیرات اور چرچ کو عطیات دے کر اینے نہ ہی جذبات کی تسکین کر لیتے تھے۔ ان کے بھی کھاتوں پر لکھا ہو تا تھا کہ "خدا اور تجارت نفع کے نام" جب کچھ قرض اور ادھار لینے والول نے ذہب کی آڑ میں قرض ادا کرنے اور سود دینے سے انکار کیا تو اس پر 1396 میں اٹلی کی ریاست جنیوا میں یہ قانون پاس ہوا کہ جو لوگ بائبل کی آڑ میں قرض پر سود نہیں دیتے ہیں اور معاہدے کی پابندی نہیں کرتے ہیں۔ ان کے اس عمل سے جنیوا کے شری اور تاجر نقصان اٹھا رہے ہیں۔ للذا آئیندہ سے ایسے لوگوں پر جرمانہ عائد کیا جائے گا۔

جب اصلاح نم ب کی تحریکیں شروع ہو کیں تو سب سے اہم مسکلہ سود اور منافع کا تھا کیا ایک تاجر ستے داموں ایک چیز خرید کر اسے منگے داموں پیچے تو اسے کیا کما جائے؟ کیا یہ لا کچ کرص 'اور بے ایمانی ہے یا اس کی محنت کا معاوضہ ؟ کیا کوئی شخص خوب دولت اکھی کرے تا کہ اس سے وہ اپنا ساجی رتبہ بردھا دے اور پھراس دولت سے بغیر محنت کئے فائدہ اٹھائے۔ کیا یہ جائز ہے؟ ان رحجانات کی وجہ یہ تھی کہ اس وقت تک پورپ کا معاشرہ زراعتی تھا کہ جس میں تاجروں کا طبقہ کم تھا۔ کسان حالات کی خرابی یعنی فصل کے اجڑنے یا کسی اور معاشی مجبوری کی وجہ سے سود لینے پر مجبور تھا۔ اس لئے ایک بار وہ قرض لے لیتا تھا تو اس کے بوجھ تلے دب جاتا تھا۔ اس لئے لوتھر نے بھی سود کی سخت خالفت کی اور دولت جمع کرنے کو برا کما۔

اس کے مقابلہ میں کال دن کی تعلیمات نے تا جر طبقہ کے مفادات کا تحفظ کیا۔ اس نے سود 'کریڈٹ' اور منافع کو جائز کہا۔ اس نے کہا کہ آخر تاجروں کی آمرنی جاگیرداروں سے زیادہ کیوں نہ ہو؟ وہ دولت اپنی محنت سے کہاتا ہے۔ اس نے تاجر کو منافع خوری کی بنیاد پر برا نہیں کہا۔ دولت جمع کرنا نیکی ہے۔ اس کا بے جا استعال خراب ہے۔ دولت کو اگر کردار بنانے میں استعال کیا جائے تو یہ اس کا بہترین مصرف ہے۔ خدا کی عظمت صرف عبادت ہی میں نہیں۔ بلکہ کام میں بھی ہے۔ اس لئے فرد کو چاہئے کہ اپنی زندگی میں ڈسپلن پیدا کرے۔ اپنی محنت۔ ایمانداری۔ وعدے۔ اور عمد کی پابندی سے معاشرہ کو مثالی بنائے۔

کال دن اور کیتھولک ملک کے درمیان جو فرق تھاوہ یہ کہ: کیتھولک چرچ شان و شوکت اور دولت کے اظہار کی علامت بن گیا تھا اس کو رد کرتے ہوئے کال دن نے سادگی اور اعتدال پر زور دیا۔ کیتھولک خیرات و صدقہ اور عطیات پر رہتے تھے۔ کال دن غریبوں کو خیرات و صدقہ دے کر نہیں بلکہ ان میں محنت اور کام کرنے کی لگن کے ذریعے ان کی زندگی ٹھیک کرنا چاہتا تھا۔ کیتھولک کتے تھے کہ اگر انسان خیرات دے تو اس کے گناہ ختم ہو جاتے ہیں۔ کال دن کا کمنا تھا کہ انسان آپی زندگی کو ڈسپلن کے ذریعہ یاک و خالص بنا سکتا ہے۔ کیتھولک منافع کو برا کتے تھے۔ جب کہ کال دن تجارت کو

ند بب کی طرح عبادت قرار دیتا تھا۔

کال دن کی ان تعلیمات نے معاشیات کو قرون وسطی کے زبی خیالات و عقیدول سے آزاد کر دیا۔ اور اس کو نئی اظلاقی قدریں دیں کہ جن کی بنیاد پر اس نے کاروبار کو فروغ دیا۔ اس کا نظریہ "انسان کی تقدیر کا تعین پہلے سے ہو چکا ہے۔" کے تحت بوردا طبقے نے دولت اس کا اظہار ہو کہ خدا ان کے ساتھ نے دولت اس بات کا اظہار ہو کہ خدا ان کے ساتھ ہے۔ وہ اس کے پیندیدہ بندے ہیں۔ اور اس کے منصوبوں کو پورا کر رہے ہیں۔ اس کے باس محنت اور کام کی اہمیت ہے۔ کال دن سینٹ بال کا یہ مقولہ دھرا تا تھا کہ "اگر کوئی فرد کام نہیں کرے گاتو وہ کھانے کا بھی حق دار نہیں ہوگا۔"

اس کے نظریہ کے مطابق محنت سے انسان کا جسم صحت مند ہو تا ہے اور وہ ان پیاریوں سے نجات پاتا ہے کہ جو سستی اور کابلی سے پیدا ہوتی ہیں۔ اس اصول کے تحت حکمران' امراء' اور وہ تمام لوگ کہ جو کام نہیں کرتے سے وہ سب کے سب بدعنوان اور کربٹ قرار پائے۔ اس کے ہاں غریب' حقیر' گداگر' اور قلندر بھی قابل فدمت ٹھمرے کہ جو بغیر کام کئے زندہ رہنا چاہتے تھے۔ ان کے مقابلہ میں تاجر اور متوسط طبقہ کہ جو محنت کرتا تھا اس کا ساجی رتبہ بڑھ گیا۔

کال دن کو اس بات کا موقع مل گیا کہ اس نے سو کنرزر لینڈ کی شہری ریاست جنیوا میں وہاں کی شہری کونسل کے ساتھ مل کر اپنی تعلیمات کو عملی طور پر نافذ کیا۔ ان کو نافذ کرنے میں اس نے انتائی تخی اور تشدد سے کام لیا۔ خصوصی طور پر معاثی اور اخلاتی قدروں کے نفاذ کے لئے اس نے مارکیٹ کے قوانین بنائے۔ اشیاء کی قیمتوں کا تعین کیا۔ ان تاجروں کے لئے سزا کمین مقرر کیں کہ جو اپنے گاہوں کو دھوکہ دیتے کم تولتے تھے کم ناپتے تھے شرایوں ' رقاصاؤں اور فدہب کے مخالفین کو عیسائیت سے نکال دیا۔ مرتدوں کو سزائے موت دی۔ 60 سال میں 150 مرتدوں کو زندہ جلایا گیا۔ ایک لڑک کا سراس جرم میں اڑا دیا گیا کہ اس نے اپنے والدین پر ہاتھ اٹھایا تھا۔

1576ء میں اس نے جو قوانین بنائے اس میں عیسائیت کی صحیح تعلیمیات کا نفاذ ایماندار حکومت کا قیام 'نوجوانوں کے لئے تعلیمی اداروں ' بیاروں کے لئے جیتال قائم کرنا تھے۔ نظریاتی اور عملی طور پر اس پر زور دیا گیا کہ معاشرہ کا ہر فرد اپنی حیثیت کے مطابق ذمہ داری پوری کرے۔ کال دن کے پیرو کاروں نے معاشی طور پر اخلاقی قدروں کے سارے ترقی کی۔ گر جنیوا کا یہ نظام حکومت بہت جلد لوگوں کے لئے ناقابل برداشت ہو گیا۔ جب تشدد حد سے بردھا تو انہوں نے اس کے خلاف بعناوت کر کے اس نہ بی حکومت کو ختم کردا۔

کال دن کی اخلاقی تعلیمیات کہ جو تاجروں کے مفادات سے تعلق رکھتی تھیں وہ انہوں نے قبول کرلیں۔ گرفتہ ہی تعلیمات کو جب تشدد کے ذریعہ نافذ کرنے کی کوشش کی گئی تو اس کے نتائج منفی صورت مین نکلے۔ اس لئے مبکس ویبراور نمنی کے مطابق اس نے یورپ کے تاجر طبقہ کو اخلاقیات فراہم کی اور کام کی جو عظمت پیدا کی۔ اس بنیاد پر انہوں نے تجارت میں ترقی کی اور اس بنیاد پر سرمایہ داری کا فروغ ہوا۔

### یمودیت اور مذہبی تحریکیں

یمودی قوم تاریخ میں اس لئے اہمیت کی حامل ہے کیونکہ سیاسی اتار چڑھاؤ اور تبدیلیوں کی وجہ سے سب سے زیادہ اس نے اذبت ' تکلیف ' اور عذاب سے ہیں۔ خاص طور سے ہجرت کے مصائب سے سب سے زیادہ وہی دوجار ہوئی ہے۔ یمی وجہ ہے کہ اس میں این شاخت کو برقرار رکھنے کا جذبہ سب سے زیادہ گرا ہے۔ کیونکہ کوئی بھی جماعت قبیلہ ' یا قوم جب اپنی سرزمین سے جلا وطن کر دی جائے تو دو سری سرزمین میں ' وہاں کی اکثرتی جماعت میں اس کے ضم ہونے کے مواقع بہت ہوتے ہیں۔ کیونکہ افراد اینے وجود کو بر قرار رکھنے کے لئے اپنے مذہب اور ثقافتی روایات کو چھوڑ کر جمال انھوں نے پناہ لے لی ہے۔ وہاں کے حالات سے سمجھوتہ کر لیتے ہیں۔ اس لئے ایسے یمودیوں کی تعداد کافی ہے کہ جو اسلامی معاشروں میں مسلمان ہو گئے۔ یا عیسائیوں میں عیسائی۔ گراس کے باوجود يموديول نے بحثيت ايك قوم اور جماعت كے اپنى فد ہى شناخت كو برقرار ركھا ہے۔ اپنی علیحدگی کو بر قرار رکھنے میں ان کا اپنے مذہب اور اس کی سچائی اور حقانیت پر ایمان ہے اور ان کا عقیدہ ہے کہ ان کی ذہبی روایات تبدیل ہونے والی نہیں ہیں۔ ب روایات جو حفرت ابراہیم سے شروع ہو کیں اور حفرت اسحاق و حفرت موسی نے انھیں متحكم كيا- يه روايات آج بھي باقي جي- ان روايات كي جمهباني كرنے والے ان كے ند ہي راہنما "رنی" ہیں۔ یہ ان روایات کا استحام ہے کہ جو ماضی اور حال کے یہودیوں کو آپس میں ملاتا ہے۔ یہ انھیں ایک سلسلہ میں جکڑے ہوئے ہے۔ یمی اتحاد انھیں ہر قتم کے مصائب اور تکالیف کو برداشت کرنے پر تیار رکھتا ہے۔

یمودی اپنی ریاست کے خاتم کے بعد مشرق و مغرب دو جگہوں پر اقلیت کی حالت میں رہے۔ مسلمان حکمرانوں نے یمودی عالموں اور فاضلوں کی قدر کی' ان کے ساتھ مذہبی رواداری کاسلوک کیا۔ یمی وجہ ہے۔ کہ جب اسپین پر عیسائیوں نے قبضہ کیا تو انھوں نے مسلمانوں کے ساتھ یہودیوں کو بھی نکال دیا۔ لیکن اس کے بر عکس عیسائی دنیا میں یہودیوں کے ساتھ غیر اخیازی بر تاؤ کیا گیا۔ کیونکہ ان پر یہ تاریخی الزام تھا کہ ان کی وجہ سے حضرت عیسیٰ کو مصلوب کیا گیا تھا۔ اس لئے ان کو معاشرہ سے کاٹ کر علیحدہ کر دیا گیا۔ اور ان کے رہنے کے لئے شہروں سے علیحدہ محلّہ مقرر کر دیے گئے کہ جو "سمیٹو" کملاتے سے۔ اس طرح علیحدگی میں رہنے کا فائدہ انھیں یہ ہوا کہ انھوں نے اپنی فدہبی شاخت کو بر قرار رکھا اور عیسائی کلچرمیں ضم نہیں ہوئے۔ ان سمیٹوز میں ان کے ربیوں نے یہودی روایات کو بر قرار رکھا۔

دوسرا فائدہ یہ ہوا کہ جب انھیں ریاست سے علیحدہ کردیا اور ان پر معاشرہ کا اعتاد نہیں رہاتو انھوں نے سرکاری یا دربار کی ملازمتوں سے ہٹ کر اپنی توجہ یا تو تجارتی سرگرمیوں پر دی یا علمی و ادبی کاموں پر۔ اس لئے ان کی جماعت میں تاجر اور فلفی پیدا ہوئے۔ جس کی وجہ سے تجارت میں ان کا اثرو رسوخ بڑھا اور علمی کاموں کی وجہ سے عیسائی معاشروں میں ان کے لئے احترام کے جذبات پیدا ہوئے۔

یبودی بحیثیت مجموعی یورپ میں اس وقت متاثر ہوئے جبکہ وہاں صنعتی انقلاب آنا شروع ہوا۔ شہروں کی آبادی برهی قبیلہ اور برادری کا زور ختم ہوا۔ اور فرد کی آزادی اور اہمیت قائم ہونا شروع ہوئی۔ قوم پرستی جو کہ اب تک ایک نسل نبان اور خطہ کے رہنے والوں کو آپس میں جو ڑے ہوئے تھی۔ اب اس کی جگہ بین الاقوامیت نے لئی شروع کر دی۔ ان نئے حالات میں غربی تعصبات بھی کمزور ہونا شروع ہوئے۔ ریاست نے جب سیکولرازم کو افتیار کیا تو غربی معاملات میں اس کی حیثیت غیر جانبدار ہو کر رہ گئی۔ جس کی وجہ سے معاشرہ میں غربی روا داری کے جذبات ابھرے۔

ان بدلتے ہوئے حالات نے یمودیوں کو بھی بے انتہا متاثر کیا۔ کیونکہ جب ساجی و ثقافتی' معاشی اور نہ ہمی حد بندیاں ٹوٹیس تو ان بدلتے ہوئے حالات میں ان کے لئے بھی مشکل ہوگیا کہ وہ اپنی روایات کا تحفظ کر سکیں۔ حالات نے انھیں بھی مجبور کر دیا کہ وہ اپنے ممیٹوزے نکل کرمعاشرے کے دھارے میں شریک ہوں۔

ان تبدیلیوں نے یمودیوں کے لئے کی سوالات پیدا کئے۔ مثلاً کیا وہ ان تبدیلیوں کا ساتھ دیں؟ ان کا فائدہ اٹھائیں اور ان میں ضم ہو جائیں؟ یا ان سے علیحدہ رہیں اور اپنی فہری شاخت کو برقرار رکھیں؟

اس کئے یمودیوں میں تین رحجانات پیدا ہوئے۔ ایک تو بیہ کہ اپنی مذہبی شناخت کو فراموش کر دینا اور خود کو معاشرے کے طاقتور دھارے میں ڈبو دینا اس میں مل جانا۔ اور موجورہ تبدیلیوں سے پورا پورا مادی فائدہ اٹھانا۔ دوسرا بیر کہ ثقافتی طور پر معاشرتی تبدیلیوں کو قبول کر لینا' گر اپنی ند ہبی شناخت کو قائم ر کھنا۔ مثلاً لباس' زبان میں علیحدگی بر قرار ر کھنا' اینے سینا گوگ کو چرچ کے طرز تقمیر پر بنانا' داڑھی مونڈنا' ختنہ نہ کرانا' سنیچ کی بجائے اتوار کو سبت کے طور پر اختیار کرتا وغیرہ۔ ان ثقافتی علامات کو اختیار کرنے کی وجہ بیہ تھی کہ وہ معاشرے میں مل جائیں گے' اب تک جو علیحد گی تھی وہ ختم ہو جائے گی' اور ترقی کرنے کے راہتے ان پر کھل جائیں گے۔ اس ثقافتی ہم آئگی کے ساتھ ساتھ وہ اپنی منه شاخت کو بھی برقرار رکھ سکیں گے۔ کیونکہ ایک سیکولر ریاست میں ندہب کی حيثيت نجى مو كى تقى- اس كے اب وہ ند ہى طور ير اپنى زندگى ميس آزاد تھے- اور عيسائى معاشرے کے زہبی تعصب کا خطرہ نہیں رہا تھا۔ ثقافتی طور یر ہم آ بھگی کی وجہ سے ان مین اور دوسرے فداہب کے لوگوں میں روابط بڑھ گئے تھے۔ جس نے ندہبی روا داری کو بڑھا دیا تھا۔ ان میں تیسرا رحجان یہ تھا کہ چونکہ یبودی خدا کی پندیدہ محلوق ہیں۔ اس لئے انھیں ثقافتی اور زہبی طور پر اپنی شاخت کو قائم رکھنا چاہیے۔ اس لئے انیسویں صدی میں ان کے ہاں "ہای دم" نامی ایک فرقہ پیدا ہوا کہ جو ندہب میں رائخ العقیدہ تھا اور اس بات کی تبلیغ کرتا تھا کہ ہر یہودی کو علیحدہ رہتے ہوئے اپنی مذہبی اور ثقافتی شناخت کو باقی ر کھنا چاہئے۔

ان رجانات نے مودلوں میں کی فرقے پیدا کئے۔ ان میں سے وہ فرقے کہ جو

قدامت پرتی پر زور دیتے بین ان کی ولیل بہ ہے کہ جدید نظریات و خیالات اور اداروں کا مقابلہ قدیم روایات سے کرنا چاہیے۔ کیونکہ اگر قدامت پرسی کمزور ہوئی تو اسے جدیدیت ختم کر دے گی۔ اس لئے قدامت پرسی کی جڑوں کو اور زیادہ گراکیا جائے تاکہ وہ بدلتے طلات کا مقابلہ کر سکیں۔ یہ اس لئے ضروری ہے کیونکہ ان پر یمودی وجود کا دارومدار ہے۔

اس کے مقابلے میں جو تحریکیں جدیدیت کے نظریات کا پرچار کرتی ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ اگر قدامت پرسی سے چیٹے رہے تو دنیا بہت آگے نکل جائے گی اور ہم اس کے مقابلہ میں پس ماندہ ہو کررہ جا کیں گئے۔ اس لئے وقت کا ساتھ دینا چاہئے۔ کیونکہ موجودہ زمانہ بڑا متحرک ہے یہ ایک جگہ ٹھمرا ہوا نہیں ہے۔ اس کی حرکت کا ساتھ دینے ہی میں زندگی ہے۔ قدیم روایات موجودہ دور کے سوالات کا جواب دینے سے قاصر ہیں۔

جب بہودیوں نے اسرائیل کی ریاست کو قائم کیا تو اس کی بنیاد بہودیت پر رکھی گئے۔ اس لئے جب اسرائیل کی ریاست کا فدہب ہو گیا تو اس میں رہنے والے دو سرے فداہب کے لوگ جن میں مسلمان اور عیسائی خاص طور پر قابل ذکر ہیں' ان کی حثیت بہودیوں کے مقابلے میں کم تر ہو گئی۔ چو تکہ یہودی "فدا کی پندیدہ مخلوق" ہیں اس لئے دو سرے فداہب کے مانے والے دشمن اور قابل گردن زنی ہوئے۔ اور یہودی ریاست کے لئے خطرہ' اس لئے اسرائیل اور یہودیوں کے لئے انھیں کمزور کرنا' قتل کرنا یا ان کا استحصال کرنا جائز ہوا۔ اس وجہ سے اسرائیل میں کئی ایسے فرقے وجود میں آئے کہ جو اسرائیل اور یہودیوں کے لئے ہر قتم کے حربوں کو استعمال کرنا جائز ہوا۔ اس وجہ سے اسرائیل میں گئی ایسے فرقے وجود میں آئے کہ جو اسرائیل اور یہودیوں کی بالا دستی کو قائم رکھنے کے لئے ہر قتم کے حربوں کو استعمال کرنا جائز سیجھتے ہیں۔ انھی میں سے ایک فرقہ " میش ایمونم" ہے جو کہ ایک بنیاد پرست جائز سیجھتے ہیں۔ انھی میں سے ایک فرقہ " میش ایمونم" ہے جو کہ ایک بنیاد پرست جاعت ہے۔ اس کئے اس پر قبضہ کرنا' فروری ہے۔ اس کا دعوی ہے کہ تمام فلسطین اسرائیل ہے۔ اس کئے اس پر قبضہ کرنا' فروری ہے۔ ان کی دلیل کے مطابق

توریت میں یہ ساری زمین مقدس ہے۔ اس کئے اس پر یہودیوں کا حق ہے۔
اس کئے دنیا کی تمام حکومیش' اسرائیل سمیت اگر اس کو تسلیم نہ کریں۔ تو ہم
اس کی مخالفت کریں گے اور اپنے تمام اسلحہ کو استعال کر کے اپنے حق کو منوا کیں گے۔ ہمارے لئے اسلحہ جب دفاع اور حق کے لئے استعال ہو تو اس کی حیثیت پاک اور مقدس ہو جاتی ہے۔ اور یہ نہ ہی ارکان کی طرح ہو جاتا ہے۔ را کفل اور نمینک کی حیثیت عبادت کی چادر کی طرح ہو جاتی ہے۔ ہمارے لئے فوجی استے ہی اہم ہیں جتنے کے توریت کے علاء رہی۔ جو لوگ کے ہمارے نزدیک نوآبادیوں میں آباد ہیں۔ ان کی حیثیت اولیاؤں کی طرح ہے۔ ہمارے نزدیک فلطین کی زمین پر قبضہ کرنا' اور یماں آباد ہونا ایک نہ ہی فریضہ ہے"

ان کی دلیل میہ بھی ہے۔ کہ عرب علاقوں میں یمودیوں کی آبادیاں ان کے لئے فائدہ مند ہیں۔ کیونکہ ہماری موجودگی کی وجہ سے ان میں نئ توانائی آئے گی۔ ورنہ وہ پس ماندہ ہو کر ختم ہو جائے گی۔

اس وقت اسرائیل میں یہودی معاشرہ کئی متفاد فدہبی فرقوں میں گھرا ہوا ہے۔
لیکن سب اس پر متفق ہیں کہ فوجی قوت اور فدہبی جذبہ کو استعال کر کے اہل فلسطین کو
اپنے تسلط میں رکھا جائے۔ فدہبی فرق کی وجہ سے اسرائیلی معاشرہ فدہب ' تعصب' غیر
رواداری اور نگل نظری میں جکڑ گیا ہے۔ اس کی مثال "اسپارٹا" کی ریاست کی سی ہے
کہ جس نے ایک وقت تک اپنی فوجی طاقت کے سمارے یونان کی ریاستوں کو خوفردہ
رکھا' مگر ایک وقت وہ آیا کہ وہ اپنی نگک نظری کا شکار ہو کر ٹوٹ پھوٹ گیا۔ اس لئے
سوال یہ ہے کہ اسرائیل 'فرہب کی نگل بنیادوں پر' اپنی قوت و طاقت کو برقرار رکھ سکے
گا۔ یا وہ اپنے تشدو' نفرت اور غیررواداری کے بوجھ تلے ایک دن دب کررہ جائے گا۔

# مذہبی فرقے و علیحد گی

\_1\_

ندہی فرقے دو قتم کے ہوتے ہیں: ایک وہ جو کہ اپنے عقائد اور تعلیمات کے فرق

کے باوجود معاشرے کے دھارے میں رہتے ہیں۔ اور طالت سے مجودہ کرکے اپنے عقائد

کی روشنی میں زندگی گذارتے ہیں۔ اگر معاشرہ کی اکثریت کا رویہ ان کی جانب سے سخت

ہوتا ہے اور وہ ان کو برداشت کرنے پر تیار نہیں ہوتے ہیں تو اس صورت میں یہ اپنے
عقائد کو چھپا لیتے ہیں۔ اور خفیہ طریقے سے ' خاموثی سے ان پر عمل کرتے ہیں۔ اس
صورت میں یہ خاص علامات و اشاروں سے اپنے اتحاد کو باتی رکھتے ہیں۔ دو سری قتم کے
فرقے دو ہوتے ہیں کہ جب وہ یہ محسوس کرتے ہیں کہ ان کے لئے معاشرہ کی اکثریت
میں رہتے ہوئے اپنے عقائد پر قائم رکھنا مشکل ہے۔ اور انھیں ختم ہونے یا زبرد سی
میں رہتے ہوئے اپنے عقائد پر قائم رکھنا مشکل ہے۔ اور انھیں ختم ہونے یا زبرد سی
اکثریت میں شامل ہونے کا ڈر رہتا ہے۔ تو اس صورت میں یہ لوگ ایکی جگہوں پر جا کر
آباد ہو جاتے ہیں۔ کہ جمال وہ محفوظ و پر امن طریقہ سے اپنی تعلیمات کی روشنی میں
زندگی بسر کر سکیں۔ چنانچہ اس صورت میں یہ مرکز سے دور غیر آباد علاقوں میں پناہ لیتے
ہیں تاکہ لوگوں کی نظروں سے دور رہیں۔

معاشرے سے اس علیحدگی کے سبب ان میں جو اتحاد اور برادری کا احساس ہوتا ہے۔ وہ ان کو باقی رکھنے کے لئے ایک قوت کا کام دیتا ہے۔ اس علیحدگی کے سبب ان کے بارے میں معاشرے میں طرح طرح کے شکوک و شہمات پیدا ہوتے ہیں۔ ان کی رسومات اور رواجوں کو پراسرار رکھا جانے لگتا ہے۔ ان کی حرکات و سکنات میں پوشیدہ سازش یا جادو و سح نظر آنے لگتا ہے۔ چو نکہ وہ بقیہ معاشرے سے ساجی طور پر الگ ہو جاتے ہیں۔ اس لئے ان کی ساجی زندگی اور ان کی جماعت اکشریت کے لئے معمہ بن جاتی ہے۔ اس لئے ان کی ساجی زندگی اور ان کی جماعت اکشریت کے لئے معمہ بن جاتی ہے۔ یورپ کی تاریخ میں ایسے عیسائی فرقوں کی بہت می مثالیں ہیں کہ جو اکشریت کے لیے دورپ کی تاریخ میں ایسے عیسائی فرقوں کی بہت سی مثالیں ہیں کہ جو اکشریت کے لئے دورپ کی تاریخ میں ایسے عیسائی فرقوں کی بہت سی مثالیں ہیں کہ جو اکشریت کے لئے دورپ کی تاریخ میں ایسے عیسائی فرقوں کی بہت سی مثالیں ہیں کہ جو اکشریت کے لیے دورپ کی تاریخ میں ایسے عیسائی فرقوں کی بہت سی مثالیں ہیں کہ جو اکشریت کے لئے دورپ کی تاریخ میں ایسے عیسائی فرقوں کی بہت سی مثالیں ہیں کہ جو اکشریت کے لئے دورپ کی تاریخ میں ایسے عیسائی فرقوں کی بہت سی مثالیں ہیں کہ جو اکشریت کے لئے دورپ کی تاریخ میں ایسے عیسائی فرقوں کی بہت سی مثالیں ہیں کہ جو اکشریت کے دورپ کی تاریخ میں ایسے عیسائی فرقوں کی بہت سے مثالیں ہیں کہ جو اکشریت کی حوالی کی تاریخ میں ایسے عیسائی فرقوں کی بہت سی مثالیں ہیں کہ جو اکشری کی دورپ کی تاریخ میں ایسے عیسائی فرقوں کی بہت سے مثالی ہوں کی دورپ کی تاریخ میں ایسے عیسائی فرقوں کی بہت سی مثالی ہوں کی تاریخ میں ایسے میں دورپ کی تاریخ میں ایسے دورپ کی تاریخ میں ایسے میں دورپ کی تاریخ میں ایسے دورپ کی تاریخ میں ایسے دورپ کی تاریخ میں دورپ کی دورپ کی تاریخ میں دورپ کی تاریخ میں دورپ کی دورپ کی تاریخ میں دورپ کی دور

ظلم سے دور دراز کے علاقوں' جنگلوں اور بہاڑوں میں جاکر آباد ہو گئے۔ ان فرقوں کو اس وقت ایک نئی زندگی مل گئی جب کہ امریکہ دریافت ہوا۔ اس نئے براعظم کی وسعتوں میں ان کے لئے برئی گنجائس تھی۔ اس لئے وہ تمام فرقے کہ جو یورپ میں ڈر' خوف کے ماحول میں ابھر رہے تھے۔ انھوں نے نئی دنیا کا رخ کیا۔ ان میں خصوصیت سے ماحول میں ابھر رہے تھے۔ انھوں نے نگ دنیا کا رخ کیا۔ ان میں خصوصیت سے "پیورٹین" قابل ذکر ہیں کہ جنھوں نے 2060ء میں امریکہ ججرت کی۔ اور میسا چوسٹ میں جاکر آباد ہوئے۔ ان کے لئے نئی سرزمین کی فضا میں اس قدر آزادی تھی کہ انہوں میں جاکر آباد ہوئے۔ ان کے لئے نئی سرزمین کی فضا میں اس حدر آزادی تھی کہ انہوں نے اسے "نیا برو شلم" بنانے کی تیاری شروع کردی۔ یمال وہ اس حیثیت میں تھے کہ بغیر کسی دخل اندازی کے وہ اپنے نہ ہی عقائد پر عمل کر سکتے تھے۔ آج بھی امریکہ میں بہت کسی دخل اندازی کے وہ اپنے نہ ہی عقائد پر عمل کر سکتے تھے۔ آج بھی امریکہ میں بہت سے ایسے عیسائی فرقے ہیں کہ جو جدید دنیا سے کئے ہوئے' قدیم روایات کی روشنی میں رہنا لیند کرتے ہیں۔

ہندوستان کی تاریخ میں "مهدوی" وہ فرقہ ہے کہ جس کے عقائد سے علاء کے دباؤ میں آکر ابتداء میں سوری بادشاہوں نے ان کے خلاف سخت اقدامات کئے۔ مغلوں کے نمانہ میں بھی اکبر کے شروع کے عمد تک مهددیوں کے خلاف ریاست کا دباؤ رہا۔ اس وجہ سے یہ فرقہ ریاست کے مرکز سے دور ہو تاگیا اور انہوں نے گجرات و دکن میں جاکر پناہ لی تاکہ دہاں وہ ریاستی جراور علاء کی مخالفت سے دور رہیں۔

وہ فرقے کہ جو اکثریت سے علیحدگی افقیار کر کے تھائی کی زندگی افقیار کرلیتے ہین ان کے ہاں بھی دو قتم کے رتجانات ملتے ہیں: ایک تو یہ کہ خاموثی سے اپنی زندگی گذاری جائے اور اکثریت کے معاملات میں کوئی دخل نہیں دیا جائے۔ ایک دو سرا رحجان یہ تھا کہ پہلے علیحدگی افقیار کی جائے۔ اس علیحدگی میں اپنے فرقے کو مضبوط و مشخکم کیا جائے۔ پھر اس کے بعد تبلیغ و قوت سے اپنے ہمسایون کو اپنے دائرہ میں لایا جائے۔ اور بالا خرطاقت ور ہو کر مرکز پر قبضہ کرلیا جائے۔

اسلامی تاریخ میں الیی مثال اساعیلی و قرامطی فرقوں میں ملتی ہے۔ مثلاً قرامطیوں

نے بحرین میں اپنی سلطنت قائم کرلی تھی۔ اور یہاں سے انھوں نے مسلمانوں کی اکثریت کے خلاف مہم شروع کی اور ایک طویل عرصہ تک انہوں نے نہ صرف اپنی آزادی کو برقرار رکھا بلکہ اپنی فوجی کاروائیوں سے عالم اسلام کو ایک بیجان میں مبتلا رکھا۔ ان کی طاقت کا اس سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ کہ 80جوء میں انہوں نے مکہ پر قبضہ کر کے وہاں سے حجراسود کو اٹھالیا۔ جو تیرہ سال بعد فاطمی خلیفہ کی درخواست پر واپس کیا۔

اساعیلی فرقہ کے ماننے والون نے دونوں طریقوں کو اختیار کیا: یعنی دور دراز اور پہاڑی علاقہ میں اپنی ریاست قائم کی کہ وہاں وہ ہر قتم کے حملوں سے محفوظ رہیں۔ اس کے بعد انہوں نے مبلغین کی تربیت و تعلیم کا بندوبست کیا کہ جو لوگوں کو تبلیغ کے ذریعہ اپنے فرقہ میں داخل کریں۔ اس کے علاوہ مرکزی ریاست میں سیاسی انتشار کی غرض سے تشدد کے حرب کو استعال کیا جس میں اپنے مخالفین کا قتل شامل تھا تاکہ ڈر اور خوف کے ذریعے مخالفت کو ختم کیا جائے۔

#### \_۲\_

اپنی اس علیحدگی کی وجہ سے اساعیلیوں کے بارے میں عام مسلمانوں میں کئی غلط فہمیال پیدا ہو کیں۔ جن مورخول نے ان کے بارے میں لکھا ان کا تعصب ان کی تحریروں سے جھلکتا ہے۔ خود اساعیلیوں نے اسلامی معاشرے کے دھارے سے خود کو علیحدہ کر کے اپنے بارے میں معلومات کو چھپایا۔ اس وجہ سے یہ لوگ پر اسرار اور رازوں میں گھری گلوق ہو گئے۔ اس لئے ان کے بارے میں جو بھی قصے 'کمانیاں اور افوا کیں بیان کی گئیں انہیں صحیح سمجھ لیا گیا۔ ایک طرف ان کا رومانوی کردار ' تو دو سری طرف ان سے خوف اور ڈر بھی تھا۔

اساعیلی جماعت کو حثیثیه کها گیا۔ سب سے پہلے اس اصطلاح کا استعال فاطمی خلیفہ امیرنے کیا کہ جس نے "نزاری" کی بجائے یعنی نزار کے حامیوں کی بجائے انھیں اس نام سے پکارا۔ یہ لفظ بور پی زبانوں میں جاکر "میں مدہ مدہ میں اینی قاتلوں کے معنی میں رائج موا۔ بورپ کو اس کو روشناس کرانے والے صلیبی تھے۔ ابن خلدون کے زمانہ میں (وفات : 1406ء) ان کے لئے "فداویہ" کالفظ استعمال ہوا ہے۔

حشیشہ کی اصطلاح نچلے درج کو لوگوں کے لئے استعال ہوتی تھی لینی وہ لوگ کہ جن کا معاشرہ میں کوئی مقام نہیں تھا۔ اس لئے یہ لوگ اس خفیہ اصطلاح سے موسوم ہوئے۔ گر ضروری نہیں تھا کہ یہ لوگ حشیش کا استعال بھی کرتے ہوں۔ یہ تاثر کہ یہ لوگ صرف نشہ کے عالم میں جاناری کا مظاہرہ کر سکتے ہیں' اس لئے پیدا ہوا کیونکہ جس طرح جان کی پرواہ کے بغیریہ اپنے مخالفوں کو قتل کرتے تھے۔ اس سے ایک عام آدمی کی سوچ ہوتی تھی کہ ایساکام ہوش و حواس کے ساتھ نہیں کیا جا سکتا ہے۔ گریہ جاناری ان میں اس لئے تھی کہ وہ اپنے عقائد میں مضبوط تھے اور خطرناک کاموں مین الجمنا اس لئے پند کرتے تھے کہ اس سے ان کی جماعت کو فائدہ ہوگا۔ پھر شیعہ فرقے میں شمادت کی جو روایت ہے وہ ان میں قربانی کا جذبہ پیدا کرنے کی ایک وجہ تھی اس لئے جب کی جو روایت ہے وہ ان میں قربانی کا جذبہ پیدا کرنے کی ایک وجہ تھی اس لئے جب انصین فدائی کما گیا تو ان کے جذبہ ایمانی' اعتقاد اور مقصد کی جمیل کے لئے جان دینے کو سائے رکھ کر کما گیا۔

قربانی کے فلفہ کے پی منظر میں یہ عقیدہ بھی کار فرما تھا کہ شہید کا رتبہ بلند ہوگا اور اسے جنت میں داخلہ ملے گا۔ جنت کے اس تصور کو اساعیلیوں کے مخالفوں نے اس طرح سے لیا کہ انھوں نے ان فدا کمین کے لئے کہ جو کامیاب واپس آتے ہیں ایک جنت بنا رکھی ہے کہ جمال انہیں پچھ دن کے لئے رکھتے ہیں اور پھرواپس لے آتے ہیں۔ اس جنت میں جانے کی آر زو ان میں اتنی شدید ہو جاتی ہے کہ وہ دوبارہ سے خطرناک سے خطرناک کام کے لئے آمادہ ہو جاتے ہیں۔ اس جنت کا ذکر مارکو پولونے اپنے سفرنامے میں خطرناک کام کے لئے آمادہ ہو جاتے ہیں۔ اس جنت کا ذکر مارکو پولونے اپنے سفرنامے میں کیا ہے۔ اور ایک عربی ناول "سیرہ تھی اسی جس منظر میں کھا گیا ہے۔

1930ء کے بعد جدید تحقیق نے بہت سے مفروضوں کو رد کیا ہے۔ اور اساعیل فرہب اور عقائد کی صحیح تصویر پیش کی ہے۔ اردو میں ڈاکٹر زاہد علی کی کتاب "ہمارے اساعیلی فرہب کی اصل حقیقت" اس ضمن میں ایک معتد کتاب ہے کہ جس میں انھوں نے اساعیلی فرہب کی اصل حقیقت" اس ضمن میں ایک معتد کتاب ہے کہ جس میں انھوں نے اساعیلی عقائد کو شرح تفصیل کے ساتھ پیش کیا ہے۔ اس کی اہمیت اس وجہ سے ہے کہ ابتداء میں یہ خود اساعیلی تھے۔ بعد میں اس مسلک کو ترک کروہ سی العقیدہ ہو گئے۔ بسرحال جدید و قدیم تحقیق سے اساعیلی جماعت کا جو کردار ابھر کر سامنے آتا ہے۔ وہ ایک بسرحال جدید و قدیم تحقیق سے اساعیلی جماعت کا جو کردار ابھر کر سامنے آتا ہے۔ وہ ایک دلیسپ کردار ہے۔ ایک فرہبی تحریک نے کس طرح اکثریت کے خلاف بعناوت کی اور ایک طرف تبدیلی کو کوشش کی تورد سری طرف اپنی بقا کی جنگ لڑی۔

#### \_٣\_

اساعیل فرقہ کہ جو نزاری ، شیشیہ 'یا فدا کین کہلایا اس کا بانی حسن بن صباح (وفات : 1124) نامی ایک شخص تھا۔ یہ فاطمی خلافت کے جھڑوں میں جانشین کے مسئلہ پر نزار کا حامی تھا۔ مگرجب اس کی جگہ مستعلی کو خلیفہ بنا دیا گیا تو یہ ان سے علیحدہ ہو گیا۔ اور اس نے حامی تھا۔ مگرجب اس کی جگہ مستعلی کو خلیفہ بنا دیا گیا تو یہ ان سے علیحدہ ہو گیا۔ اس مقصد کے لئے اس مقصد کے لئے اس مقصد کے لئے اس استی حفاظت کے لئے اس ایک ایمی جگہ کی خلاش تھی کہ جمال وہ اپنے پروکاروں کے ساتھ حفاظت سے رہ سکے۔ اور اپنے خالفین کی پہونچ سے دور رہے۔ اس مقصد کے لئے اس نے الموت پر قبضہ کیا کہ جو کسپئن سمندر کے جنوب میں ایک قلعہ تھا۔ یہ قلعہ بہاڑی پر ہونے اور دشوار گذار راستوں کی وجہ سے بڑا محفوظ خیال کیا جاتا تھا۔ قلعہ کو اپنا مرکز بنانے کے بعد اس نے یہاں داعیوں یا مبلغین کی ایک جماعت تیار کی اور انہیں قربی علاقوں میں کسانوں کے درمیان تبلیغ کے لئے بھیجا تاکہ انھیں اساعیلی بنایا جائے۔ یہ اس کے اس لائحہ عمل کا ایک حصہ تھا کہ قلعہ کے اردگرد کی آبادیاں اس کی ہم عقیدہ ہو جا کیں تاکہ ان کے حصار میں وہ محفوظ رہے۔ ان کسان آبادیوں میں اساعیلی مبلغین کو اس

لئے کامیابی ہوئی کیونکہ ان کے اور زمینداروں کے درمیان جو روابط اور رشتے تھے۔ ان میں نیکسوں کی اوا ٹیگوں کے سبب وہ اپنی معاثی صورت عال کو بہتر نہیں بنا سکتے تھے۔ اس لئے انہوں نے اساعیلی عقائد کو اپنے مسائل کے حل میں ایک و ثر ذرایعہ جانا کہ جو انہیں اس ستحصالی طقہ اور جابر حکومت سے نجات کی امید دلاتا تھا۔

حسن بن صباح نے اپنے علمی کردار سے اپنی شخصیت کو اس طرح سے ابھارا کہ لوگوں میں اس کے لئے عزت اور احترام اور عظمت بیٹھ گئی۔ وہ 55 سال الموت میں رہا اور اس پورے عرصہ میں سخت عبادت و ریاضت میں مشغول رہا۔ کہتے ہیں کہ اس پورے عرصہ میں وہ صرف دو مرتبہ گھرسے باہر نکلا اور دو مرتبہ چھت پر گیا۔ سارا وقت عبادت 'مطالعہ یا اپنے پیروکاروں کو ہدایات ویئے میں گذار تا تھا۔ اپنی جماعت میں نظم و ضبط کا قائل تھا۔ اس نے اپنے دو لڑکو کو ذراسے شبہ پر قتل کرا دیا۔ اپنی بیوں اور بیٹیوں کو ایک دو سرے قلعہ میں بھیج دیا کہ جمال وہ چرخہ کا تتی تھیں۔

قلعہ الموت پر 1090ء سے 1256ء تک آٹھ حکمران رہے۔ آخر میں منگولوں کی فتح کے بعد اس کی لائبریری کو تباہ فتح کے بعد اساعیلیوں کے اقتدار کا خاتمہ کر دیا۔ قلعہ پر قبضہ کے بعد ان کی لائبریری کو تباہ کر دیا گیا۔ اور ان کے عقائد کی کتابوں کو جلا دیا گیا۔ ان میں سے کچھ کتابیں مشہور مورخ جو بنی نے محفوظ کر لیں۔ اس لئے اس نے اپنی کتاب "جمال کشائے جو بنی" میں اس مواد کو استعال کیا ہے۔

حسن بن صباح نے اپنی جماعت کو مضبوط کرنے کے لئے دو طریقوں کو استعال کیا۔
تربیت یافتہ داعیوں کے ذریعہ تبلیغ اور مخالفوں کا قتل۔ اس طرح اس جماعت یا فرقہ کا
ایک رخ تشدد پند جماعت کا تھا۔ ان میں سے جن لوگوں کو قتل کے لئے تربیت دی جاتی
تھی۔ یہ فدائی کملاتے تھے۔ جب کہ دوسرے اساعیل رفیق۔ یہ قتل ذاتی دشنی کی بنا پر
نمیں کئے جاتے تھے بلکہ فرقہ کے وسیع مفادات کے لئے اس حربہ کو استعال کیا جاتا تھا۔ یہ
قتل بھی ڈرامائی انداز میں کئے جاتے تھے۔ یعنی دربار' مسجد' یا بازار میں تاکہ دوسرے

لوگ بھی اس کو دیکھیں اور خوف زدہ ہوں۔ اس وجہ سے یہ زہر کا استعال نہیں کرتے سے۔ وہ فدا کین جو قتل کی مہم پر جاتے سے ان کو باقاعدہ رخصت کیا جاتا سے اور ان کی خدمات کو سراہا جاتا سے۔ الموت اور دو سرے اساعیل قلعوں میں ان کے نام محفوظ رکھے جاتے سے اور جماعت میں ان کا رتبہ مقصد میں کامیابی کے بعد بڑھ جاتا تھا۔ قتل کے حق میں جو دلیل دی جاتی تھی وہ یہ کہ اساعیلیوں کے دشمن کے قتل سے ثواب بھی ہوگا اور اس سے جنگ کے خطرات کی جا کیا گا۔ اس سے جنگ کے خطرات کی جا کیوں کے اگر دشمن کو نہیں مارا گیا تو جنگ ہوگی اور اس جنگ میں معصوم لوگوں کا خون بھے گا۔

چونکہ عام طور پر کسی بڑے آدمی کو قتل کیا جاتا تھا۔ کہ جو حفاظتی دستوں میں گھرا ہوتا تھا۔ اس لئے اس کے قتل کے لئے یہ مختلف طریقوں کو استعال کرتے تھے۔ اس کے ہاں ملازمت کر کے اس کا اعتاد حاصل کرتے تھے اور موقع پاکراسے قتل کرتے تھے۔ اس کے علاوہ وہ اس کو حفاظتی دستے کی موجودگی میں قتل کرتے اور خود بھی جان سے ہاتھ دھو بیٹھتے تھے۔ موت ان کے لئے ایک ایسا ذریعہ تھا کہ جو جسم سے روح کو آزاد کر کے اسے پاکیزہ بنا دیتی تھی۔

اساعیل ان شخصیتوں کو قتل کرتے تھے کہ جنسیں وہ اپنے فرقے اور جماعت کے خطرناک سمجھتے تھے۔ ان میں فوجی جرئل 'امراء ' وزراء ' سلاطین ' علماء و فقہاء ہوتے تھے۔ کہ جو سیای اور فرہی بنیادوں پر ان کو تباہ کرنے یا رائے عامہ کو ان کے خلاف ہموار کرتے تھے۔ گفتھے۔ شخصیتوں کو قتل اس لئے کرتے تھے کیونکہ اس وقت افراد ہی پالیسوں کے ذمہ دار ہوتے تھے۔ اس لئے خیال تھا کہ اگر ان مخالفین کو ختم کر دیا جائے تو ان کے خلاف پردیگنڈا ختم ہو جائے گا۔ چنانچہ انھوں نے مشہور سلجوتی وزیر نظام الملک طوی کو علاق پردیگنڈا ختم ہو جائے گا۔ چنانچہ انھوں نے مشہور سلجوتی وزیر نظام الملک طوی کو علاق اس وقت قتل کر دیا کہ جب وہ دربار سے پاکھی میں سوار اپنے گھر جا رہا تھا۔ اسے ابو طاہر نای ایک شخص نے کہ جو صوفی کے بھیس میں تھا ختجر سے قتل کیا۔ یہ فدا کمن کا پہلا شکار تھا۔

سلحوقی سلطان سنجر کہ جو حسن بن صباح کے خلاف تھا۔ اس کو قتل کرنے کی بجائے یہ مناسب سمجھا گیا کہ اسے صرف خوف زدہ کیا جائے۔ اس لئے کما جاتا ہے۔ کہ جب وہ سویا ہوا تھا تو اس کے بستر کے قریب خنجر کو زمین پر گاڑ دیا گیا۔ جب سلطان سو کر اٹھا اور اس نے یہ دیکھا تو اسے پیغام مل گیا۔ حسن نے اس کے لئے کملا بھیجا کہ اگر "میں سلطان کا خیر خواہ نہ ہو تا تو یہ نخجر جو زمین میں پوست ہوا' وہ آپ کے سینہ میں ہو سکتا تھا"۔ اس کے بعد شنجر نے اس سے صلح کر لی۔

اساعیلیوں کی قتل کی بید پالیسی حسن بن صباح کے بعد بھی جاری رہی اور اس طرح انہوں نے معاشرے کے مشہور عمائدین اور علماء کو قتل کرا کے دہشت کی فضا پیدا کر دی۔ لیکن جیسا کہ تاریخ سے پتہ چلتا ہے بیہ طریقہ علیحدگی میں زیادہ عرصہ نہ رہ سکا۔ نہ تو وہ اس قابل ہوا کہ تبلیغ یا تشدد کے ذریعہ اکثریت کو اپنا ہمنو ابنائے اور نہ ہی بدلتے ہوئے سیاسی و ساجی و معاشی حالات میں وہ اپنی قوت کو محفوظ رکھ شکا۔ اس لئے جب ہلاکو نے حملہ کیا تو یہ اپنا دفاع نہ کر سکے اور اس کے ساتھ ہی ان کی سیاسی طاقت ختم ہوگئی۔

بعد میں جب یہ فرقہ دوبارہ ابھرا تو اس نے پہلے سابی عزائم کو ترک کر دیا۔ اور اب اساعیلی فرقہ کی خصوصیت تجارت ہے کہ جس کے ذریعہ انھوں نے خوش حالی کو حاصل کرلیا ہے۔

### نزهبی عدم روا داری

ندہی لحاظ سے عدم روا داری کی دو مثالیں اور قسمیں ہیں۔ ایک تو وہ نداہب کے درمیان فرق اور علیحدگ سے پیدا ہوتی ہے۔ اور دو سری کسی ندہب کے مختلف فرقوں میں دوری اور تالپندیدگی کی وجہ سے بھیلتی اور بڑھتی ہے۔ ان دونوں صورتوں میں تفریق علیحدگی اور دوری کی وجہ سے بھیلتی اور بڑھتی ہے۔ ہر ندہب کا بنیادی عقیدہ ہوتا ہے علیحدگی اور دوری کی وجہ "سچائی کا احساس" ہوتا ہے۔ ہر ندہب کا بنیادی عقیدہ ہوتا ہے کہ سچائی صرف اس کے پاس ہے اور دو سرے نداہب کے لوگ گراہ ہیں۔ ایک مرتبہ جب یہ فرق قائم ہو جاتا ہے تو پھر اپنا اور دو سروں کا علیحدہ سے ایک امیج بنتا رہتا ہے۔ یہاں تک کہ اپنے علاوہ دو سرے سب وشمن بن جاتے ہیں۔ پھر انہیں مارنا ختم کرنا یا کہ کرور کرنا اپنی بقاء کے لئے لازمی قرار پاتا ہے۔

نہ ہی تفریق اس احساس کو پیدا کرتی ہے کہ اگر معاشرے میں سب لوگ ایک جیسے نہیں ہوں گے تو پھر اتحاد بھی قائم نہیں رہے گا۔ اتحاد نہیں ہو گا تو دشمن کے ہاتھوں آسانی سے فکست کھاجائیں گے۔

اس پس منظر میں اسلام اور عیسائیت کی رقابت اور مخالفت کو آسانی سے سمجھا جا
سکتا ہے۔ کیونکہ دونوں فراہب اپنے آفاقی ہونے کا دعوی کرتے ہیں۔ اس لئے دونوں کی
خواہش ہے کہ ساری دنیا کو اپنے زیر اثر لے آسیں۔ اس جذبہ کے تحت سیاسی اقتدار اور
سیاسی طاقت ابھری' جب اپنے ابتدائی دور میں اسلام نے شام و عراق' فلسطین' لبنان' اور
مصر کے عیسائی علاقوں پر قبضہ کر لیا تو ان دونوں فداہب میں مخالفت کی جڑیں گہری ہو
گئیں۔ قرون وسطی میں صلیبی جنگیں اسی وجہ سے لڑی گئیں تاکہ ان علاقوں کو دوبارہ
سے عیسائی تسلط میں لایا حائے۔

نو آبادیاتی دور میں عیسائیوں کی مشنری سرگرمیاں اس دجہ سے عروج پر پہونچیں تاکہ زیادہ سے زیادہ لوگوں کو عیسائی بناکر ان کی تعداد بردھائی جائے۔ اس دجہ سے ان دونوں نداہب میں سیاسی' و معاثی اور سابی طور پر بیہ کش کمش کسی نہ کسی شکل میں آج بھی جاری ہے۔

اس کی نئی شکل آج کل "بنیاد پرستی" کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے۔ یہ بنیاد پرستی صرف اسلام میں نہیں ہے۔ بلکہ یہ تحریک ابتداء میں شالی امریکہ کے عیسائی فرقوں میں چلی تھی۔ مسلمانوں میں یہ تحریک مغرب کے تسلط اور استحصال سے پیدا ہوئی۔ کیونکہ جس طرح سے موجودہ زمانہ میں مغربی کلچراور روایات کا غلبہ ہو رہا ہے۔ اس سے ان میں ب ڈر اور خوف پیدا ہو رہا ہے کہ ان کا اپنا کلچر ختم ہو جائے گا۔ اور وہ اپنی علیحدہ شاخت ختم كرك ان ميں ضم ہو جائيں گے۔ اس لئے عليحدہ شاخت صرف اس وقت تك بر قرار رہ سكتى ہے كہ جب تك وہ اپنے مذہب اور اس كے عقائد كو برقرار ركھيں گے۔ اس كئے جب وہ اپنی کلچرل شاخت کی بات کرتے ہیں تو ان کا تصادم خود اپنے معاشرے میں اس طبقہ سے بھی ہو تا ہے کہ جس نے مغربی کلچراور اس کی روایات کو افتیار کیا ہوا ہے۔ ان کی نگاہ میں یہ لوگ مسلمانوں کے دستمن اور مغرب کے ایجنٹ ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ ان کی مدد سے مغرب اسلامی معاشروں میں اپنے قدم مضبوط کر رہا ہے۔چو تکہ مغربی کلچر کو اختیار كرنے والوں كا زيادہ تعلق طبقہ اعلى سے ہوتا ہے۔ اس لئے اس نفرت ميں طبقاتي كردار بھی آ جاتا ہے۔ کیونکہ عام لوگوں کے لئے یہ ممکن شیں ہوتا کہ وہ مغربی کلچر کو اختیار کر سکیں۔ان کے مادی وسائل کم ہوتے ہیں اس لئے مغربی کلچرکے مادی وسائل سے محروی' ان سے انقام کے جذبہ کو پیدا کرتی ہے۔

اور یہ ہی وہ جذبہ ہے کہ جو تشدد کی شکل میں ابھرتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ طبقہ اعلی یا حکمران طبقوں نے لوگوں کے آگے بردھنے کے تمام راستے روک دیئے ہیں۔ تمام مراعات پر خود قابض ہو گئے ہیں۔ اور تمام آسائش اپنے لئے مخصوص کرلیں ہیں۔ مثلاً انگریزی میڈیم کے سکولوں میں صرف ان کے بیچ جا کتے ہیں' اعلی ریسٹورانوں میں وہی کھانا کھا کتے ہیں' اعلی ریسٹورانوں میں وہی کھانا کھا کتے ہیں۔ علاج کے لئے وہی غیر کملی اسپتالوں کے اخراجات پرداشت کر سکتے

ہیں۔ رہائش کے لئے شاندار کو ٹھیاں تغمیر کر سکتے ہیں۔ انھیں کی عور نیں میک آپ اور فتمتی ملبوسات استعال کر سکتی ہیں۔

اس لئے جب عام لوگوں کے لئے کچھ بچتا ہی نہیں ہے تو وہ ذہب میں پناہ لیتے ہیں۔ جب بیاں انہیں یہ احساس ہو تا ہے کہ وہ پاکیزہ 'ایماندار' پر بیزگار' اور سچے ہیں۔ جب کہ دو سرے گمراہ' گناہ گار اور دنیاوی آلائیشوں میں جکڑے ہوئے ہیں۔ جب فرق اور دوری بڑھ جاتی ہے۔ تو پھر دونوں کے درمیان نفرت اور اختلافات بڑہتے رہتے ہیں۔

ان جذبات کو فرجی و سیاسی جماعتیں پوری طرح استعال کرتی ہیں۔ وہ فرجب اور سیاست کو آپس میں ملا دیتی ہیں اور اس کا دعوی کرتی ہیں کہ وہ اقتدار میں آکر نہ صرف مغربی تسلط سے معاشرہ کو آزاد کرا کیں گیں بلکہ اپنے معاشرہ سے مغربی کلچراور اس کی روایات کو ختم کرکے' اپنی فرجی شاخت کو مشحکم کریں گا۔ آج تقرباً تمام مسلمان ملکوں میں بنیاد پرست جماعتیں' اسی بنیاد پر جنگ و جدل' تصادم' اور لڑائی میں معروف ہیں۔ ان کا بنیادی مقصد ہے کہ ریاست پر قبضہ کرکے پورے معاشرے کو پاک کیا جائے۔ آگر یہ سیاسی تسلط جمہوری طریقے سے نہ ہو سکے تو پھر اس کے لئے مسلح جدوجمد کی ضرورت ہیں تسلط جمہوری طریقے سے نہ ہو سکے تو پھر اس کے لئے مسلح جدوجمد کی ضرورت ہیں تسلط جموری طریقت کے ان کے لیے یہ ممکن نہیں ہے کہ محض وعظ اور تبلغ سے وہ معاشرے کو بدل سکیں۔ یہی وجہ ہے کہ معر' الجزائز' افغانستان اور پاکستان اور تبلغ سے وہ معاشرے کو بدل سکیں۔ یہی وجہ ہے کہ معر' الجزائز' افغانستان اور پاکستان میں ہے جماعتیں کارکنوں کی تربیت کررہی ہیں تاکہ وہ مسلح جدوجمد کے ذریعہ ایک پاک معاشرہ قائم کریں۔

کی بھی معاشرے میں ذہبی عدم روا داری کی ایک وجہ مختلف فرقوں کا پیدا ہونا'
اور ان کے درمیان تصادم ہوتا ہے۔ یہ فرقے ندہب کی جڑسے نکلتے ہیں۔ اس لئے ان
کی بنیاد تو ذہبی طور پر ایک ہوتی ہے گر درخت کی شاخوں کی طرح ی ایک دوسرے سے
علیمدہ ہو جاتے ہیں۔ جب بھی کسی سیاسی' معاشی' اور ساجی ضرور کو پورا کرنے کے لئے
فرقہ بنتا ہے تو وہ فوری طور پر دوسروں سے خود کو علیمدہ اور ممتاز کرنے کے لئے اپی

تشكيل كرتا ہے۔ دوسرول سے يہ عليحدگي اور دوري ہي ان كے درميان ناوا تفيت كى بنياد بنتي ہے۔ ان كے لئے بھى يہ فرق اس لئے ضروري ہو تا ہے كيونكه انسيں يہ ڈر اور خوف رہتا ہے كہ ان ميں اور دوسرے فرقوں ميں مماثلت پيدا ہو گئي تو ان كا وجود ختم ہو جائے گا۔ اس لئے ہر فرقہ كى اپني بقائے لئے عليحدگي كى علامات ضروري ہوتی ہیں۔

اس علیحدگی کی وجہ سے راہمناؤں کو آسان ہو جاتا ہے کہ وہ انہیں اپنے مقاصد کے لئے استعال کریں۔ خصوصیت سے اگر کسی فرقہ کو دو سرے فرقہ کے تسلط کا احساس ہو جائے تو پھروہ اپنی شناخت اور وجود کو قائم رکھنے کے لئے ہر قتم کی قربانی دینے پر تیار ہو جاتا ہے۔

وہ فرقے کہ جو اقلیت میں ہوں' ان کے لئے اکثری فرقے کے تسلط میں رہنا مشکل ہوتا ہے۔ اس لئے وہ ان حربوں اور طریقوں کو اختیار کرتے ہیں کہ جن کی وجہ سے وہ نظروں میں نہ آئیں۔ اور خاموثی سے اپنے مسلک پر قائم رہیں۔ ایک زمانہ تک شیعہ اقلیت نے تقیہ کے ذریعہ خود کو سی اکثری معاشرون میں محفوظ رکھا۔ لیکن اکثری فرق اقلیت فرقوں کی علیحدگی کی وجہ سے انہیں بھشہ شک و شبہ کی نگاہ سے دیکھتے ہیں۔ اور ان میں یہ احساس رہتا ہے کہ یہ سازش' یا دھوکہ کے ذریعے انھیں نقصان پہونچائیں گے۔ یا اگر ان کے اجتماعات ہوتے ہیں' تو ان میں ان کے خلاف سازشیں ہوتی ہیں۔ لندااس کے ایک ہی حل ہے کہ یا تو انھیں ختم کر دیا جائے۔ یہ ڈر جیں۔ اور خوف اقلیس فرقوں کو نہ صرف غیر محفوظ بنا دیتا ہے بلکہ ذرا ذرا سی بات پر ان کے خلاف ہنگاموں کو یدا کرتا ہے۔

چنانچہ جب بورب میں کیتھولک اور پرول الستنسلائ فرقے وجود میں آئ تو وہاں تقریباً تمام ملکوں میں ان دونوں فرقوں کے درمیان زبردست تصادم رہا۔ انگلتان میں کیتھولک فرقے کے لوگوں کے لئے اعلی عمدوں ملازمتوں پر پابندیاں لگا دی گئیں۔ ان کے خلاف کی قوانین بنائے گئے۔ انھیں غیر ملکی ایجنٹ سمجھا گیا۔ ملک کے غدار کے

خطابات سے نوازا گیا۔ اس کے مقابلہ میں فرانس کہ جمال کیتھو لک اکثریت میں تھے پرو شسنٹ فرقے کے لوگوں کا استحصال ہوا۔ ریاست کی جانب سے ان پر ظلم کیا گیا۔ ان کا کئی مرتبہ قتل عام ہوا' ان پر معاش کے تمام دروازے بند کر دئے گئے۔ ان حالات میں پرو تستسسند فرقے کی ایک بڑی تعداد ہجرت کر کے انگلتان اور جرمنی چلی گئ' پونکہ لوگوں پر سرکاری ملازمتیں بند تھیں' اس لئے انھوں نے دست کاری و ہنرمندی کو اپنا پیشہ بنا لیا تھا۔ ان کے جانے سے فرانس کی صنعت و حرفت کو نقصان ہوا اور جمال جمال یہ ہجرت کر کے گئے وہاں کے معاشروں نے ان کی پیشہ ورانہ صلاحتیوں سے فائدہ اٹھایا۔

انیسویں صدی کے آتے جب جمہوری ادارے مضبوط ہونا شروع ہوئے تو یورپ کے ملکوں میں یہ احساس پیدا ہوا کہ اس فرقہ وارانہ فسادات کی وجہ سے وہ سیاس اور معاثی ترقی میں ست رہے ہیں۔ دوسرے اس فرق کی وجہ سے ساجی طور پر ان کا معاشرہ ٹوٹ رہا ہے۔ اس لئے جمہوری اور سیکولر فکرنے انھیں اس بات پر مجبور کیا کہ وہ فہبی روا داری کے اصول کو اختیار کریں۔

فرانس میں فرانیسی انقلاب نے ذہبی روا داری کو استحکام بخشا۔ بعد میں نیبولین اور آنے والی حکومتوں نے اس اصول کو افقیار کیا کہ فرانس کی اکثریت کا مسلک تو کیتھولک ہے، گر ریاست کا کوئی ذہب نہیں ہے۔ جب ریاست کی حیثیت ذہب کے معاملہ میں غیرجانبدار ہوگئی تو اس نے کی ایک فرقہ یا مسلک کے سیاس تسلط کو ختم کردیا۔ انگلتان میں 288ء میں کیتھولک فرقہ کے حقوق اور آزادی کا بل پاس ہوا۔ جس کے بعد سے ان کے لئے ریاست کی ملازمتیو کے دروازے کھل گئے۔ اور انھیں معاشرے میں برابر کا مقام مل گیا۔

فرقہ وارانہ فسادات ار اختلافات کی ایک اہم وجہ اکثری فرقہ کے تسلط کا خوف ہو تا ہے۔ اکثری فرقہ کو بید ڈر رہتا ہے کہ اقلیتی فرقے اپنے اتحاد اور انفاق کی وجہ سے سازش کر کے ریاستی اداروں پر قبضہ کر لیں گے۔ اس لئے وہ یہ مطالبہ کرتے ہیں کہ انھیں اہم عمدوں پر فائز نہیں کیا جائے اور ملازمتوں میں ان کی تعداد کو روکا جائے۔

فرقہ واریت کے یہ احساسات اور جذبات معاشرے پر منفی اثرات ڈالتے ہیں۔
اس کی وجہ سے معاشرہ کا اتحاد ٹوٹ جاتا ہے۔ اور وہ نہ ہی عقائد و نظریات اور مسلکوں کی وجہ سے تقسیم ہو جاتا ہے۔ اس کی وجہ سے اندرونی طور پر اس میں غیرا شخکای پیدا ہو جاتی ہے۔ جو کسی بھی بیرونی اثرات کو آنے میں مدد دیتی ہے۔ مزید نیہ کہ ہر فرقہ اپنے وجود اور تحفظ میں اپنی توانائی ضائع کرتا ہے۔ وہ توانائی جو کہ معاشرے کی ترقی میں استعال ہو' وہ غیر ضروری اقدامات میں صرف ہو جاتی ہے۔ معاشرے میں ترقی کا معیار ذہانت اور قابلیت سے زیادہ کسی بھی فرقے سے اس کی وابستگی ہو جاتی ہے۔ جو فرقے استحصال یا غیر امنیازی سلوک کا شکار ہوتے ہیں' وہ معاشرے کے عمل سے دور ہوتے جاتے ہیں۔ اور امنیازی سلوک کا شکار ہوتے ہیں' وہ معاشرے کے عمل سے دور ہوتے جاتے ہیں۔ اور کر دیتی ہے۔ ڈر اور خوف' لڑائی اور تشدد کو پیدا کرتا ہے۔ جس کی وجہ سے پورا معاشرہ میں استعال ہوں' وہ معاشرے کی ترقی میں استعال ہوں' وہ امن و امان و قائم رکھنے میں صرف ہو جاتے ہیں۔

دوسرے اس کاسب سے بڑا نقصان ہے ہوتا ہے کہ پولیس، فوج اور خفیہ ادارے نہ صرف اہم ہو جاتے ہیں۔ جس کی وجہ سے جمہوری اقدار 'روایات اور ادارے کمزور ہوتے ہیں۔ فرد کی آزادی ختم ہو جاتی ہے۔ ماورائے عدالت قتل کی وارداتوں میں اضافہ ہو جاتا ہے۔ اور ریاسی جبروتشدد بڑھ جاتا ہے۔ اور ریاسی جبروتشدد بڑھ جاتا ہے۔ یہاں تک کہ یہ ادارے ملک میں امن و امان اور سیاسی استحکام کے نام پر آمریت کو قائم کردیتے ہیں۔

یمال پر بہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ آخر ہم تاریخ سے کیا سکھتے ہیں؟ تاریخ میں جن ملکوں نے فرقہ وارانہ فسادات پر قابو پایا اور فدہی روا داری کو قائم کیا انھوں نے ایک تو

سیاست اور ندہب کو جدا کر کے ریاست کو سیکولر اور غیر جانبدار بنایا' دو سرے جمہوری اداروں کو مشخکم کیا تاکہ لوگوں میں تشدد کے بجائے گفت و شنید اور بحث کے بعد مسائل کو حل کرنے کا شعور آئے۔ تیسرے تعلیم کے ذریعہ اس احساس کو پیدا کیا کہ معاشرے میں کیسانیت کے ذریعہ ہی نہیں بلکہ اختلافات کے ماحول میں بھی مل کر رہا جا سکتا ہے۔ میں کیسانیت کے ذریعہ ہی نظریات کا احترام کیا جا سکتا ہے۔ اب یہ ہم پر مخصرہ کہ ہم کونسا راستہ اختیار کریں ہیں۔

### ندهب کا سیاسی استعال

یہ بحث اگرچہ بڑی پرانی ہے کہ کیا فدہب اور سیاست کو ایک ہونا چاہیے یا ان دونوں کو علیحدہ علیحدہ رہ کر اپنے اپنے دائرہ میں کام کرنا چاہیے؟ مغرب ایک طویل عرصہ کے تاریخی تجربات کے بعد اِس نتیجہ میں پہونچا ہے کہ فدہب اور سیاست دو علیحدہ شعبے ہیں۔ اس لئے دونوں کو کیجا نہیں رہنا چاہیے۔ کیونکہ ایک ہونے کی صورت میں معاشرہ پیچید گیوں کا شکار ہو جاتا ہے۔ بدلتے ہوئے طالت کے تحت فدہب معاشرہ کی راہنمائی کرنے سے قاصر ہوتا ہے۔ اس لئے جب بھی معاشی و سیاسی اور ساجی ممائل کے لئے فرہب سے اتھارٹی لی جاتی ہے۔ تو اس میں رکاوٹیں پیش آتی ہیں۔ الذا فدہب کو نجی زندگی میں محدود کرکے وہاں انفرادی طور پر ہرایک کو آزادی دے دی جائے۔ مگرسیاس و معاشی اور مجموعی طو رپر معاشرتی ممائل میں اس کی اتھارٹی کو ختم کر دیا جائے تاکہ وقت کے ساتھ جو ممائل ہوں ان کا حل ضرورت کے تحت بغیر کسی رکاوٹ کے دریافت کر لیا۔

لیکن وہ لوگ کہ جو ندہب اور سیاست کو ایک ہی دائرہ می رکھنا چاہتے ہیں ان کی دلیل ہے ہے کہ ندہب سیاست کو اخلاقی فریم میں رکھتا ہے۔ اور اس پر نظرر کھتا ہے کہ وہ اخلاقی حدود پار کر کے معاشرہ کا استحصال نہ کرے۔ شاید اس پہلو کو ذہن میں رکھتے ہوئے اقبال نے بھی کہا ہے کہ "جدا ہو دین سیاست سے تو رہ جاتی ہے چنگیزی"

اب يهال پريہ سوال پيدا ہو تا ہے كہ كيا فرہب نے سياست كو اپنے قابو ميں ركھا ہے۔ يا خود وہ سياست كى تابع ہو كر رہ گيا ہے؟ اول تو اس چيز كو ذہن ميں ركھنا چاہيے كہ سياست پر انہيں طبقوں كا قبضہ ہو تا ہے كہ جو صاحب مال و دولت اور طاقت كے مالك ہوتے ہيں۔ اس لئے اہل اقتدار اور حكمران طبقے جب بھى سياست پر قابض ہوتے ہيں تو وہ فرہب كو اينے مفادات كے لئے استعال كرتے ہيں۔ ايسا تاريخ ميں بہت كم ہوا ہے كہ

ند ب كاسياست پر تسلط رہا ہو اور اس نے اہل اقتدار كو اپنے مقاصد كے لئے استعال كيا ہو- كيونكم سمجھ ميں آنے والى بات ہے كہ جس طبقہ كے پاس ذرائع پيداوار ہوں ولات ہو اور طاقت ہو وہ اپنے تسلط كے لئے ہر حربے اور طريقے كو استعال كر تا ہے۔

یی وجہ ہے کہ جب اسلامی معاشرہ میں ملوکیت اور بادشاہت آئی تو علماء و فقہانے فوراً اس کو اسلامی بنا دیا اور اس کے حق میں فہ بی دلائل پیش کر دیئے۔ جب عباسی خلفاء اور بعد میں آنے والے مسلم حکمران خاندانوں نے ایرانی دربار کی رسومات کو اختیار کیا تو انھیں بھی اسلامی بنانے والے علماء ہی تھے۔ اکبر نے جب دربار کی رسومات میں سجدہ کی رسم شروع کی تو اس کے حق میں فوراً نوی دیدیا گیا۔ بلکہ دو سرے درباری علماء کو اس پر افسوس تھا کہ انہوں نے نوی دینے میں کیوں دیر کی۔ اس طرح جب اکبر کی چار سے زیادہ شادیوں کا مسئلہ پیش آیا تو علماء فوراً ان کو جائز کرنے میں کوشاں ہو گئے۔ عبدالقادر بدایونی شادیوں کا مسئلہ پیش آیا تو علماء فوراً ان کو جائز کرنے میں کوشاں ہو گئے۔ عبدالقادر بدایونی کہ جو بظاہر اکبر سے خوش نہیں تھا اور خفیہ طور پر اس پر تقید بھی کی۔ اس نے تجویز پیش کی کہ کسی ماکئی نقہہ کے قاضی کو مقرر کرکے متعہ شادی کا فتوی لے لے۔ اکبر نے پیش کی کہ کسی ماکئی نقہہ کے قاضی کو مقرر کراے متعہ شادی کا فتوی لیا اور فتوی کے فوراً بعد اسے برطرف کر دیا' تاکہ اس کے علاوہ دو سرے مسلمان اس فتوی کو استعال کے فوراً بعد اسے برطرف کر دیا' تاکہ اس کے علاوہ دو سرے مسلمان اس فتوی کو استعال طاقت کے حامیوں نے فرجب کو اپنے ذاتی مقاصد کے لئے استعال کیا۔

جب بھی حکمرانوں نے اپنے سیاس اغراض کے لئے جنگیں اڑیں تو ان جنگوں کو فوری طور پر جماد قرار دیدیا گیا۔ یمال تک کہ اگر یہ جنگیں کسی دو سرے مسلمان بادشاہ کے خلاف ہی کیوں نہ لڑی گئی ہوں۔ جب تیمور لنگ نے ہندوستان پر جملہ کیا تو علماء نے فوراً فتوی دیدیا کہ یہ جماد ہے کیونکہ ہندوستان کے مسلمان اسلامی نظام اور شریعت کو نافذ کرنے میں ناکام ہو گئے ہیں۔

نمب کا سیاست کے ساتھ ملاپ اس وقت اور بھی خطرناک ہو جاتا تھا جب

حکران اور اہل اقتدار اپنے مخالفوں' اور سیاسی دشمنوں کو راستہ سے ہٹانے کے لئے اس کا استعال کرتے تھے اور اس طرح سے اپنے ناجائز اقدامات کو فدہی جواز دیتے تھے۔ جب اورنگ زیب نے دارا شکوہ کو قتل کرانا چاہا تو اس نے علماء کو کونسل سے اس کے مرتد ہونے کا فتوی لیا۔ یہی کچھ شنزادہ مراد کے ساتھ ہوا کہ اسے کسی قتل کے جرم میں' متقول کے بیٹے کے دعوی کے بعد اسلامی قانون کے تحت سزائے موت دی۔ اس طرح اورنگ زیب نے اپنے بھائیوں کو سیاسی بنیادوں پر قتل نہیں کرایا بلکہ اس کا جواز فدہب سے لیا۔ جب فدہب' سیاسی مفادات کو اظاتی اور قانونی بنیادیں فراہم کر دیتا ہے تو پھر سیاسی خالفوں کو اذبیتیں دینا' قید و بند میں رکھنا' اور قتل کرانا سب ثواب بن جاتا ہے۔ یہی وجہ تھی کہ ابتدائی عباسی دور میں روشن خیال دانشوروں کو زندیتی اور صائی و مزدک کے پیروکار کہہ کر راستہ سے ہٹایا گیا۔ اس صورت میں فدہب کمل طور پر سیاست کے تابع رہا پیروکار کہہ کر راستہ سے ہٹایا گیا۔ اس صورت میں فدہب کمل طور پر سیاست کے تابع رہا ور اس کی ضروریات کے مطابق خود کو ڈھالٹا رہا۔

اس لئے بنیادی طور پر اہل اقتدار کو فدہب کا طاب ہیشہ ان کی طاقت و افتیارات

کی وسعت میں مدد دیتا ہے۔ جب ایک مرتبہ اس کا اندازہ ہو جاتا ہے کہ معاشرہ میں فدہب کے نام پر کیا جانے والا ہر قدم صحیح و جائز ہوتا ہے تو حکران طبقے اس کو پوری طرح سے استعال کرتے ہیں۔ چاہے وہ اپنی نجی زندگی میں فدہب کو مانے والا نہ ہو۔ مثلاً سلطان غیاث الدین بلبن 'جب ایک امیر تھا تو وہ ان سازشیوں میں شامل تھا جو محلاتی جو ڑ تو ڑ کر کے بادشاہوں کو بناتے اور بگاڑتے تھے۔ اس وقت وہ شرابی 'عورتوں کا شوقین 'عیاشی میں ڈوبا ہوا تھا۔ لیکن جب وہ بادشاہ بنت ہے تو فوراً ہی اس کے کردار میں تبدیلی آ جاتی ہے اور دیب کالبادہ او ٹرھ لیتا ہے تاکہ رعیت اس کے ماضی کو بھول جائے اور اسے ایک فدہبی ' ذیب کالبادہ او ٹرھ لیتا ہے تاکہ رعیت اس کے ماضی کو بھول جائے اور اسے ایک فدہبی دین دار اور پاکباز بادشاہ کے طور پر اپنا سربراہ تسلیم کر لے۔ چنانچہ اس نے برے اہتمام دین دار اور پاکباز بادشاہ کے طور پر اپنا سربراہ تسلیم کر لے۔ چنانچہ اس نے برے اہتمام سے نماز جمعہ کے لئے جانا شروع کیا تاکہ ہر مختص اس کو بطور نمازی کے دیکھ سکے۔ علماء و فقہاء کو اپنے دربار میں بلاکر ان سے وعظ شنے شروع کر دئے۔ اور ان کے وعظوں پر فقہاء کو اپنے دربار میں بلاکر ان سے وعظ شنے شروع کر دئے۔ اور ان کے وعظوں پر فقہاء کو اپنے دربار میں بلاکر ان سے وعظ شنے شروع کر دئے۔ اور ان کے وعظوں پر فقہاء کو اپنے دربار میں بلاکر ان سے وعظ شنے شروع کر دئے۔ اور ان کے وعظوں پر

آنسو بہانا بھی ضروری تھا۔ تاکہ لوگ اس کے ذہبی جذبات سے متاثر ہوں۔ اس کا بھیجہ یہ ہوا کہ اس نے بحیثیت دیندار بادشاہ کے معاشرہ میں ایک مقام حاصل کر لیا اور بزی کامیابی کے ساتھ حکومت کی۔ ایک اور سلطان فیروز شاہ تعلق کے بارے میں اس کے ہم عصروں نے لکھا ہے کہ سلطان بڑا ذہبی تھا۔ لیکن انھوں نے سیہ بھی لکھا ہے کہ اپنی نجی زندگی میں شراب بھی پتیا تھا۔ اور موسیق سے بھی لطف اندوز ہو تا تھا۔

چنانچہ جارے حکمران طبقوں کے راہنماؤں میں بدوو رنگی نظر آئے گی کہ وہ لوگوں کے سامنے فرہی ' دیندار ' اور اسلامی تعلیمات پر عمل کرتے نظر آئیں گے۔ لیکن وہ اپنی نجی زندگی میں یمی لوگ غیر زہی کامول میں مصروف ہول گے۔ خصوصیت کے ساتھ ہاری موجودہ سیاست میں ایسے راہنماؤں کی کی نہیں کہ جو اپنی نجی زندگی میں سیکولر تھے۔ گرعوام کی خاطر انہوں نے بار بار فرجب کو اپنے سیاسی مقاصد کے لئے استعال کیا۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ پوری دنیا میں فرہب کو سیاست نے استعمال کیا ہے اور لوگوں کو بے و قوف بنایا ہے۔ اس کے استعال میں بہت کم ایسا ہوا ہے کہ جب اسے واقعی اعلی مقاصد کے لئے استعال کیا ہو۔ اس کی ایک مثال کنواحہ کی جنگ اور بابر کی مشہور تقریر ہے کہ جس میں اس نے اس جنگ کو جہاد قرار دیا اور لڑنے والوں کو غازی یا شہید ہونے کا اعزاز دیا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ رانا سانگا کے لشکر کے سامنے باہر کا لشکر بہت کم تھاجس کی وجہ سے اس کے فوجیوں میں خوف و ہراس تھا۔ اس پر یہ ہوا کہ ایک نجومی كابل سے آيا اور اس نے بيش كوئى كر دى كه اس ميں بابر كو شكست ہوگ- النذا اب بابر کے لئے اس کے علاوہ اور کوئی صورت نہیں تھی کہ اپنے فوجیوں میں جذبہ جماد بیدار کرے اور ندہبی بنیادوں پر انھیں اڑنے پر آمادہ کرے۔ اس نازک موقع پر اس کا بیہ استعلال كامياب موا-

ند ہب اور سیاست کو آپس میں ملانے کا فائدہ علماء کو ہوتا ہے کیونکہ اس بنیاد پر وہ حکومت و اقتدار میں شریک ہو جاتے ہیں۔ ہندوستان کی تاریخ میں حکمرانوں نے ایک طرف تو علماء کو اقتدار میں شریک کیا گر ان سے اپنے مفادات کے تحت فوے گئے۔ دوسری طرف علاوالدین 'محمر تعلق اور اکبر نے ان علماء کے اثر ورسوخ کو ختم کردیا اور انھیں واپس ان کے مقام پر بھیج دیا۔

موجودہ دور میں ہم فدہب اور سیاست کی اس کش کمش کو اپنی جدید تاریخ میں یہ دیکھتے ہیں کہ فدہب کی بنیاد پر سیاس تحریکیں چلائی گئی ہیں۔ چونکہ مسلمان معاشرے میں یہ خیال جڑ پکڑے ہوئے ہے کہ فدہب اور سیاست ایک ہیں۔ اس لئے سیاس راحنما فدہب کا سیاس استعال کرتے ہیں۔ اور عوام کو اپنے موافق بناتے ہیں۔ پاکستان کی تحریک میں اگرچہ مسلم لیگ کے رہنما سیکولر تھے۔ مگر انہوں نے بھی فدہب کو سیاسی طور پر استعال کیا۔ پاکستان بننے کا بعد بھی یہ سلمہ جاری ہے۔ بھٹو نے بھی اسے استعال کیا، اور ضیاء الحق نے بھی۔

لین کیا ہم نے تاریخ کے اس تجربہ سے پچھ سیکھا ہے؟ جب بھی ذہب کا سیاس استعال ہوا تو اس کا سارا فاکدہ سیاستدانوں اور حکمرانوں نے اٹھایا ہے۔ اس سے عوام کو کسی فتم کا فاکدہ نہیں ہوا۔ بلکہ عوام تو اس پر تقید بھی نہیں کرسکتے کیونکہ جب ان کے سیاسی اقدام کو ذہبی نقدس مل جاتا ہے تو پھر اس کے آگے عوامی رائے 'اور عوای دباؤ بیار ہو جاتے ہیں۔ اس لئے جمہوری روایات اور ذہب کے سیاسی استعال میں ایک زبردست تضاد ہے۔ جمہوری روایات اس وقت پروان چڑھتی ہیں کہ جب سیاست ذہب نظاد ہو' اور اس کا مفاد عوام کے ساتھ خملک ہو۔ اس صورت میں سیاست برلتے ہوئے حالات کے تحت اپنی روایات اور اداروں کو برلتی ہے۔

جب ریاست ذہب کے تبلط سے آزاد ہوتی ہے۔ تو پھراس کے لئے تمام شہری چاہئے ان کا فدہب کوئی کیوں نہ ہو۔ مساوی حقوق کے حقدار ہو جاتے ہیں۔ فرقہ واریت اور فدہبی تعصب کو جب ریاست کی پشت پناہی نہیں ملتی ہے تو یہ خود ہی دم توڑ دیتا ہے۔ ایک قوم کی تفکیل اس وقت ہوتی ہے کہ جب ریاست کی نظر میں یہ مساوی ہوں۔

ایک ایی ریاست میں کہ جمال سیاست و ذہب جدا ہوں' وہاں ذہب بھی سیاست کی قید سے آزاد ہو کر ترقی کر سکتا ہے۔ کیونکہ ذہب بھی جب سیاست کے تابع ہوتا ہے تو وہ اس کے مطابق خود کو ڈھالتا ہے۔ اس کی ترقی' نشوونما اور استحکام کے لئے بھی ضروری ہے کہ وہ آزاد ہو۔ اس صورت میں ذہب اپنی تخلیقی قوتوں کو بڑھا سکتا ہے۔

# ریناسال اور اسلامی معاشرہ

ریناساں یا تحریک احیاء علوم یا نشاۃ فائیہ یورپ کی تاریخ میں ایک اہم موڑ ہے۔
کیونکہ اس نے یورپ کو قرون وسطی کے چنگل سے آزاد کر کے اور چرچ کے تسلط کو تو ڑ
کر' اسے جدید دور میں داخل کیا۔ اس دور کی اہمیت کی وجہ سے اب ہر معاشرہ اور
تہذیب اور فد ہب میں اس لفظ کا مقبول عام استعال ہونے لگا ہے۔ اور ہر ایک یہ دعوی
کرنے لگا ہے کہ وہ ریناساں کے دور سے گذر رہا ہے۔ یااس کے ہاں ریناساں کا آغاز ہو
چکا ہے۔ یا جمود کو تو ڑنے کے لئے اس کے ہاں ریناساں ہونی چاہے۔

اسلامی معاشرہ میں اس لفظ کا کئی بار استعال ہوا ہے۔ اور بارباریا تو یہ کما گیا ہے کہ اسلام میں ریناساں آ چکی ہے۔ اور یا کہ اس خواہش کا اظمار کیا گیا ہے کہ اسلام معاشروں کے زوال کو روکنے کے لئے ریناساں کا آغاز لازمی ہے۔

اس نقط نظر میں ایک خرابی تو ہے کہ مسلمان مفکرین اپنی تاریخ کو بھی یورپ کے ماڈل پر تبدیل کرنا چاہتے ہیں اور ہے سیجھتے ہیں کہ جن ادوارد اور مرحلوں سے گذر کر یورپ جدید دور میں داخل ہوا ہے اگر اس کی تقلید کی جائے تو ہے بھی ترقی کی اس منزل کو پالیں گے۔ لیکن اس سوچ میں اس کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے کہ ہر تمذیب و تمدن کی اپنی جداگانہ شاخت ہوتی ہے۔ جب تک اس کو نہیں سمجھا جائے گا اور اس کی قدروں ' روایات اور اداروں کی ساخت پر غور نہیں کیا جائے گا اس وقت تک محض ماڈل کی تقلید کرنے سے کوئی تبدیلی نہیں آئے گی۔ یہی وجہ ہے کہ جمال الدین افغانی سے لے کر جدید و قدیم نہ ہی نظریات کے علاء نے بار بار ہے دعویٰ کی کہ اسلامی معاشرے میں ریناسال شروع ہوگئی ہے۔ گران دعووں کے باوجود وہ اسلامی معاشرے کی بنیادی ساخت کو تبدیل شروع ہوگئی ہے۔ گران دعووں کے باوجود وہ اسلامی معاشرے کی بنیادی ساخت کو تبدیل کرنے سے معذور رہے۔ یہاں ہے بات بھی ذہن میں رکھنا ضروری ہے کہ ریناسال کی

کو مغربی تہذیب کا مقابلہ کرنے کے لئے اس کی اقدار ہے ہم آہنگی کرنا چاہئے۔ دو سری طرف قدامت پرستوں کا کہنا تھا کہ احیاء کے ذریعہ سے مغرب کے چیانجوں کا مقابلہ کرنا چاہئے۔ ان دونوں صورتوں میں انہوں نے یورپ کی ریناساں کی روح کو مکمل طور پر نہیں سمجھا کہ یہ تحریک نہ تو ذہب کے احیاء کے لئے تھی اور نہ ہی ذہب کو جدید بنانے کے لئے۔ بلکہ اس کا مقصد یہ تھا کہ ذہب کے تسلط سے معاشرہ کو کیسے آزاد کیا جائے۔ اس چیز کو ذہن میں رکھتے ہوئے پہلے ریناساں تحریک کے بنیادی نتائج کی نشان دہی کی جائے گا کہ کیا اسلامی معاشروں میں ریناساں کی جائے گا کہ کیا اسلامی معاشروں میں ریناسال کی تحریک کی بھی شکل میں آ سکتی ہے۔ یا اس میں اور اسلامی معاشروں کی ساخت میں ایے بیادی تضادات ہیں کہ جن کی وجہ سے ان دونوں میں کی قشم کا ملاپ ہو ہی نہیں سکتا۔

#### \_1\_

عیسائیت کو افتیار کرنے کے بعد یورپ اگرچہ فدہبی طور پر تو ایک ہو گیا تھا۔ گر اس کے باوجود اس کے نقافتی اختلافات اپنی جگہ موجود تھے۔ گر پوپ اور چرچ کا قرون وسطی کے یورپ میں بڑا اثر و رسوخ تھا۔ عام لوگوں میں اس کے لئے عزت واحرام تھا کہ یہ ان کے فدہب کی علامات ہیں اور ان کی وجہ سے فدہبی اقدار اور ادارے قائم ہیں۔ ریاست بھی یوپ اور چرچ دونوں سے عوامی مقبولیت کی وجہ سے خوف زدہ تھی اور فدہبی عقیدت کی وجہ سے انہوں نے بھی چرچ کو مضبوط اور مشحکم بنایا۔ اس مقصد کے لئے چرچ کو ان کا اس قیاضی نے چرچ کو ان کا اس قیاضی نے چرچ کو ان کا اس قیاض مند کیا کہ وہ ان کی حمایت کرنے لگا۔

ایک بار جب چرچ کو اقتدار مل گیا تو اس کی پوری کوشش رہی کہ اس کا تسلط برقرار رہے اور اس کے خلاف ہر بغاوت کو سختی سے کچل دیا جائے۔ للذا جن جماعتوں اور افراد نے چرچ سے بغاوت کی وہ کافر اور مرتد کہلائے اور انھیں ریاست کی مدد سے کچل دیا گیا۔ چرچ کو سب سے زیادہ خطرہ نئے خیالات و نظریات سے تھا۔ اس لئے اس کو روکنے کے لئے انکوئیزیژن کا محکمہ قائم ہوا کہ وہ تمام لوگ کہ جو چرچ کی تعلیمات سے انکار کریں۔ یا اس سے گریز کریں انھیں اذیت و سزا دی جائے۔

چیچ کے اس تسلط کا نتیجہ یہ ہوا کہ معاشرہ ایک جگہ ٹھر کر رہ گیا۔ چیچ نے خصوصیت سے تعلیم پر اپنے تسلط کو اس قدر مضبوط کر لیا تھا کہ سیکولر علوم کا مطالعہ گناہ سمجھا جاتا تھا۔ لیکن ریاست اور چرچ کی ان تمام پابندیوں کے باوجود معاشرہ ایک جگہ رکا ہوا نہیں رہا اور جلد ہی ایسی تبدیلیاں آنا شروع ہو کیں کہ جن سے چرچ کی تعلیمات ناکارہ ثابت ہونے لگیں اور لوگوں کو اس بات کی ضرورت پیش آئی کہ ان تبدیلیوں کے مدنظر چرچ کے اقتدار کو ختم کر کے کوئی دو سری راہ دیکھی جائے اور ایسے نظریات کی تشکیل کی جائے کہ جو وقت کے مطابق ہوں۔

یہ تبدیلی شہوں کی آبادی میں اضافہ سے شروع ہوئی کہ جہاں تاجروں' صنعت کاروں' اور ہنرمندوں کے طبقوں کی آبادی تھی۔ تجارت شہری زندگی اور اس کی ترقی کے لئے ضروری ہو گئی۔ پندر هویں صدی تک شہروں میں پیشہ وروں کی گلڈ وجود میں آپھی تھی۔ شہری انظامات کے لئے کارپوریش بن چکی تھی۔ تجارتی ضرورتوں کے تحت اب فرہی تعلیم کے ساتھ ساتھ سیکولر علوم بھی پڑھائے جانے لگے تھے جن میں حساب کتاب رکھنا اور تجارتی خط و کتابت کرنے شامل تھے۔ یہ تبدیلیاں خاص طور پر اٹلی کے شہروں میں تیزی سے آ رہی تھیں کہ جو اپنی تجارتی سرگرمیوں کی وجہ سے دولت مند ہو گئے تھے۔ فلورنس میں 736ء میں آٹھ سے دس ہزار بیج تعلیم حاصل کر رہے تھے۔ ان میں سے ایک ہزار ریاضی و حساب اور چھ سواوب و فلفہ پڑھ رہے تھے۔

لیکن ان تبدیلی میں سب سے بڑی رکاوٹ چرچ بنا ہوا تھے۔ اس کی تعلیمات میں نہ تو اس دنیا کی کوئی اہمیت تھی اور نہ ہی انسان کی۔ انسان اس کائنات کی حقیر مخلوق تھا۔ یہ انسان بنیادی طور پر گناہ گار تھا۔ للذا اس گناہ سے نجات حاصل کرنے کے لئے اسے

اپنی تمام جسمانی اور روحانی توانائی کو صرف کرنا تھا۔ اس کا مقصد اس دنیا سے نجات حاصل کرنا تھا، اس دنیا کو بنانا نہیں تھا۔ جب انسان کا نتات کی حقیر مخلوق ہو گیا اور اس کا مقصد محدود ہو کر رہ گیا تو پھر آگے برھنے اور ترقی کے تمام راستے ہی بند ہو گئے۔ یہ ایک ایسا مرحلہ تھا کہ بیال آکر یورپ کا معاشرہ شمشک کر رہ گیا۔ اب اسے یہ فیصلہ کرنا تھا کہ کیا وہ اپنی اس حشیت اور حالت کو تسلیم کرکے اس طرح سے رہے یا اس رویہ اور رجبان کو چیلنے کرے؟ اور یہ راستہ جو بند ہو گیا ہے کیا اس کی رکاوٹوں کو دور کرکے آگے بڑھے اور اپنا مستقبل بنائے؟

#### -1-

اس لئے سب سے بڑا سوال بہ تھا کہ نئی راہیں تلاش کرنے کے لئے وہ کس طرف دیکھے؟ قرون وسطی کے بورے دور میں چرچ اور ندہب کا غلبہ تھا اور وہاں اس کے لئے کوئی ایبا نظریہ نہیں تھا کہ جو اس کی راہنمائی کر سکے۔ اس لئے اس نے قرون وسطی اور چرچ کو چھوڑ کر بونان اور روم کی تاریخ میں ان نظریات کو دیکھا کہ جو ایک طرف چرچ کو مطیع کر کے اس سے اسے آزادی دلا سکتے تھے اور ان کی بنیاد پر ہی وہ اپنے نظریات اور اداروں کی تشکیل کر سکتا تھا کہ جو اس کی بدلتی صروریات کو بورا کر سکیں۔

یونانی اور روی تاریخ میں انسان کی اہمیت غالب رہی ہے۔ اس میں انسان خود کو دیو تاؤں کے مقابلہ میں حقیر نہیں سمجھتا ہے بلکہ ان سے مقابلہ کرتا ہے۔ جھگڑے کرتا ہے' اپنی بات منوانے کے لئے ضد کرتا ہے' اور اگر وہ اس کی خواہشات اور مطالبات کو نہیں مانتے ہیں تو ان سے ناراض ہو جاتا ہے۔ انسان کا سے باو قار کردار یورپ کے بدلتے ہوئے حالات سے مطابقت رکھتا تھا۔ اس لئے انھوں نے اس قدیم تاریخ سے انسان کی ابر عظمت کو دریافت کر کے اس کے حقیر رتبہ کو بلند کیا کہ جو قرون وسطی میں تھا۔

للذا ریناسال کی ایک اہم دریافت "انسان" ہے۔ اس کائنات میں انسان کی حیثیت ناچیز ہت کی نہیں بلکہ ایک ایک ہت کی ہے کہ جو اپنی تقدیر خود بناتا ہے۔ دنیا کو تبدیل کرتا ہے اور اس کی شان و شوکت اس کی سرگرمیوں اور عمل میں ہے۔ انسان کا یہ عمل ند ہب کے تابع نہیں ہونا چاہئے بلکہ اس کی اپنی ضروریات اور اپنے مفادات کے تحت ہونا چاہئے۔ انسان کا یہ عمل اسی وقت بامقصد ہو سکتا ہے کہ جب وہ سیکولر تعلیم و تحقیق کے ذریعہ اسے حاصل کرے۔

اس دنیا کو بهتر بنانے کے لئے ضروری ہے کہ انسان مادی وسائل کو حاصل کرے۔ مادی وسائل میں دولت کا حصول انتہائی ضروری ہے کیونکہ اس کے ذریعہ وہ مکان ' دکان ' اور جائیداد حاصل کر سکے گا۔ اور انہیں کے حصول کے بعد اس کی زندگی میں خوش حالی آ سکے گی۔ یمی دولت اس کے لئے شہرت و عزت کا باعث ہوگی۔ اور اس کے زیر اثر وہ دوست احباب اکھٹے کر سکے گا۔

جب انسان مادی آسائٹوں کو حاصل کرے گا تو اس کو زندگی کی اہمیت کا احساس ہو گا اور اس کی خواہش ہوگی کہ وہ اس دنیا میں زیادہ سے زیادہ رہے تاکہ اس دنیا کی خوبصورتی اور آسائٹوں سے لطف اندوز ہو۔ زندگی کو طویل کرنے کے لئے اسے موت سے مقابلہ کرنا ہوگا۔ یہ اس وقت ممکن ہوگا جب وہ جسمانی صحت کو بہتر بنائے۔ اور بیاریوں سے چھٹکارا پائے۔ بیاریوں سے بچاؤ کے لئے نہ صرف صحت کی ضرورت ہے بلکہ نئی دواؤں کی ایجاد گھڑ مخلہ اور شرکی صفائی کی بھی ضرورت ہے۔ یمی وجہ تھی کہ یورپ میں معاشرہ کو بہتر بنانے کی طرف توجہ ہوئی۔ اور اب فدہی علوم سے ہٹ کر لبرل اور کھیل معاشرہ کو بہتر بنانے کی طرف توجہ ہوئی۔ اور اب فدہی علوم سے ہٹ کر لبرل اور کھیل معاشرہ کو بہتر بنانے کی طرف توجہ دوئی۔ اور اب فدہی علوم سے مث کر لبرل اور دویوں اور رتجانات کو بدلا جائے۔ دو سری طرف نیچیل علوم و سائسوں کے ذریعے مشکلات پر قابو پا کر ماحول کو بہتر بنایا جائے تاکہ انسان خوشگوار اور پر مسرت زندگی گذار سکے

اس لئے تعلیم کی نئے سرے سے تشکیل دی گئی۔ اور ان علوم پر توجہ دی گئی کہ جو انسان کو دریافت کریں۔ اس سے ہیومن سائنسز کی ابتداء ہوئی کہ جن میں انسان کی دانش مندی اور اس کی نیکی کو اجاگر کرنا تھا۔ تاکہ تعلیم جو اب تک نہ ہی عقائد میں گر فقار تھی اسے اس سے آزاد کرایا جائے۔ اس نئے نظام تعلیم میں جسم اور ذہن دونوں کی نشوونما ضروری تھی۔ جسمانی طاقت بغیر اخلاقی قدروں کے بیکار ہو گئی۔ ہیومنسٹ علماء و اسا تذہ نے ایکی تمام سرگرمیوں اور تفریحات کی مخالفت کی کہ جن میں تشدد اور سنی خیزی تھی۔ جیسے جانوروں کی لڑائی شکار اور جنگجوؤں کے مقابلے وغیرہ۔

للذا جب تعلیم فرد کے کردار کو بنانے کے لئے ضروری ہوگئ تو اس نے اس میں وہ صلاحتیں پیدا کر دیں کہ جو معاشرے کے لئے ضروری ہیں۔ اس وجہ سے اب معاشرہ میں کمی فرد کی اہمیت اس وجہ سے ہو گئ کہ کیا وہ تعلیم یافتہ ہے؟ جو افراد اس تعلیم سے محروم رہے ان کے لئے معاشرے میں کوئی جگہ نہیں رہی۔ اس نئی صورت حال میں فرد کی پیچان اس کی اپنی ذات ہو گئ۔ خاندان اور پیدائش کہ جس کی قرون وسطی میں اہمیت کی پیچان اس کی اپنی ذات ہو گئ۔ خاندان اور پیدائش کہ جس کی قرون وسطی میں اہمیت تھی وہ ختم ہو گئ۔

تعلیم کے فروغ میں چھاپہ خانہ کی ایجاد نے بردا حصہ لیا۔ اب تک جو کتابیں امراء تک محدود تھیں اب وہ لوگوں تک پہونچنے لگیں۔ اس کی اگلی کڑی پلک لائبربوں کا مقام تھا۔ کہ جس نے ہر تعلیم یافتہ شخص کے لئے کتابوں کے حصول کو آسان کردیا۔

علوم کی شخیق نے یونان و روم کے قدیم مصنفوں کی کتابوں کی مقبولیت میں اضافہ کر دیا۔ ان کتابوں کی اشاعت سے پہلے ان کے متن کو درست کیا گیا۔ جب ان مسودوں کے متن کی نصحیح کا سوال آیا تو ہم عصر تاریخی دستاویزات سے مددلی گئی۔ اس کی وجہ سے متن کی معنوں پر غور ہوا اور تقید بھی ہوئی۔ متن کی درشگی کا جو معیار مقرر ہوا اس پر بہت سے خہبی کتابیں کہ جو ولیوں اور خربی علماء سے منسوب تھیں وہ جعلی قرار پائیں۔ اس سے یہ سوال بھی پیدا ہوا کہ کیا بائیل کے متن کی بھی تصبح کی جا کتی ہے؟

تعلیم نے انسان میں جو تحقیق اور تجس کا مادہ پیدا کیا۔ اس کے بعد سے انسان نے فطرت کو دریافت کرنے کے سلسلہ شروع کیا۔ یہیں سے درختوں ' جانوروں اور کیڑے کو ژوں پر تحقیقات کا آغاز ہوا۔ اور یہ کہ کائنات کیا ہے؟ اب تک فرہب نے کائنات کو ایک نظریہ میں محدود کر کے رکھدیا تھا۔ اب اس سے آزاد ہو کر سائنسدانوں اور مفکرین نظریہ میں محدود کر کے رکھدیا تھا۔ اب اس سے آزاد ہو کر سائنسدانوں اور مفکرین نے کائنات کو وسیع تناظر میں دیکھنا شروع کیا۔ اس تحقیق نے اس کے ذہن میں یہ سوالات پیدا کرنا شروع کئے کہ کیا کائنات کا کوئی خالق ہے؟ یا یہ خود سے وجود میں آگئ ہے؟

جب معاشرہ میں انسان کی اہمیت ہوئی تو اس نے انفرادیت پرستی کو پیدا کیا۔ اب ہر فرد نے اس بات کی جدوجہد کی کہ اپنے کارناموں کے ذریعے معاشرہ میں نام پیدا کیاجائے۔ قرون وسطی میں فرد کے لئے ترقی کے راستے محدود تھے وہ یا تو پادری و راہب بن کر یا جنگ جو بن کر ترقی کر سکتا تھا۔ گر اب تجارت کی بنیاد پر دولت کمانے اور معاشرہ میں ساجی رتبہ حاصل کرنے کے مواقع پیدا ہو گئے۔ جب ان کے پاس دولت آئی تو انہوں نے شرت کی اپنی یادگارین تعمیر کرائیں۔ مصوروں سے اپنی تصویریں تیار کرائیں۔ اور مجمعہ سازون سے مجمعہ ترشوائے۔ ان میں فرد علیحدہ ہوتا تھا۔ تاکہ اس کی شاخت قائم رہے۔ پورٹریٹ کا رواج اس ذمانہ میں ہوا۔ اس سے بھی معاشروں میں فرد کی اہمیت کا احساس ہوتا ہے۔ کہ اب ہر شخص خود کو جماعت یا برداری سے علیحدہ دیکھنے کاخواہش مند

اس رجمان کی وجہ سے دولت مند تاجروں نے مصوروں ' مجمعہ سازوں اور ادر ادر شاعروں کی سربرسی کی' مصوری' اور مجسمہ سازی کے فنون نے فطرت اور انسان میں خوبصورتی کو تلاش کرنا شروع کیا اور اس کے اثر سے توازن' پیاکش' زاویہ اور روشنی کے اثرات ان فنون میں آئے۔ یہاں بھی اس بات پر زور دیا گیا کہ انسان اور اس کے جسم کو دریافت کیا جائے۔ یمی وجہ تھی کہ انسان کی برہنہ تصاویر بنائی گئیں کہ اس کے جسم کی خوبصورتی سامنے آئے۔ آر شوں نے اپنے فن میں انسان کی سوچ' فکر' دانش

مندوں اور اس کے جذبات کی بھی عکاسی گی-

رنیاسان نے جونیا کلچر پیدا کیا اس میں فدہی اتھارٹی کو چیلنج کیا گیاورنہ اب تک اس کو بغیر کسی رد عمل کے قبول کر لیا جاتا تھا۔ لیکن جب کلاسیکل عمد کے نظریات سامنے آئے اور چرچ اور ان میں تصادم ہوا تو لوگوں کو اس بات کا موقع ملا کہ وہ ان دونوں کے درمیان مقابلہ کر سکیں اور پھر یہ اندازہ لگا سکیں کہ ان کے لئے کون سے نظریات مفید بیں۔ اس نے چرچ کی اتھارٹی کو رد کیا اور قدیم عمد سے دلائل لئے گئے کہ جو بدلتے ہوئے وقت سے مطابقت رکھتے تھے۔

یہ تھیں وہ اہم فکری تبدلیاں کہ رنیاسان کے عمد میں یورپ میں ہو کیں اور انہوں نے یورپ کو قرون وسطی کے اندھیروں اور چرچ کی بالادستی سے آزاد کیا اور سیکولر بنیادوں پر معاشرہ کی تشکیل کا آغاز کیا۔

### \_٣\_

یماں اس بات کی جانب اشارہ کرنا ضروری ہے کہ ریناسان قدیم یونانی اور ردی اوروار یا زمانے کے احیاء نہیں تھی بلکہ یہ ایک علوم و نظریات کی ایک تحریک تھی کہ جس نے کلاسیکل دور سے روشنی لی۔ اس کو بطور بنیاد استعال کر کے حالات کی ضرورت کے مطابق نئے نئے نظریات کا اضافہ کیا۔ یہ اس لئے ضروری تھاکیونکہ چرچ کے غلبہ اور اس کے عقائد سے اسی وقت آزاد ہوا جا سکتا تھا کہ جب وہ نئے اور جددید معاشرے کی بنیاد سیکولر افکار پر رکھیں۔ ایک ایبا معاشرہ تعمیر کریں کہ جس میں انسان کی اہمیت ہو اور جو عقل 'دیل اور روشن خیالی کی بنیاد پر آگے برھے۔

اس لئے سوال سے پیدا ہو تا ہے کہ کیا اسلامی معاشرہ ان بنیادوں پر رینا سال لا سکتا ہے؟ کیا اسلامی معاشرہ اس بات پر تیار ہو گا کہ وہ فرہبی عقائد کو رد کر کے علوم کو سیکولر بنیادوں پر تشکیل دے اور ایک ایسا ماحول پیدا کرے کہ جس میں مصوری 'رقص' موسیقی، مجسمہ سازی کے فنون ندہبی روایات سے آزاد ہوں اور جہاں قانون معاشرے کی بدلتی ضرورت کو پورا کرے اور اس کے ساتھ بدلتا رہے۔ کہ جہاں ثقافتی اور اظاتی قدریں زمانے کی دریافتوں کے ساتھ اپنی شکل بدلیں، کہ جہاں کا کتات میں انسان کی عظمت ہو، اور تعلیم تمام ندہبی پابندیوں سے آزاد ہو۔ کیا اس قشم کی تبدیلیاں کے اسلام معاشرے میں امکانات ہیں؟

## كتابيات

برصغیر اسلامی فدہی تحریکوں کے لئے مندرجہ زیل کتابیں مفید مواد فراہم کرتی

<u>-</u>ني

شخ مجمد اكرم رود كوثر لابور ١٩٦٨ء

۱۔ ۔۔۔۔۔۔ آب کوثر لاہور ۱۹۸۷ء

٣\_ ــــ موج كوثر لابور ١٩٨٤ء

یہ تینوں کتابیں سلطنت سے لے کر برطانوی دور حکومت تک کے تاریخی سیاسی و نہ ہمی واقعات کا اعاطہ کرتی ہیں۔ ایک نئے نقطہ نظر کے لئے ڈاکٹر مبارک علی کی مندرجہ ذیل کتابیں دیکھئے۔

ا - قاكثر مبارك على : الميه تاريخ - لابور ١٩٩٣ء

۲- علماء اور سیاست : لامور - ۱۹۹۴ء

مزید مطالعہ کے لئے ویکھیئے

1- Rizvi S.A.A. Muslim Revivalist Movements in Norther India, New Delhi 1993

اساعیل فرقہ کے لئے دیکھیئے۔ .

1. Daftari, F.: The Assassin Legends' London 1994.

اس میں دفتری نے اب تک کے اساعیلی فرقہ پر جو کچھ لکھا گیا ہے اس کا جائزہ لیا ہے اور اس تحریک کو ایک نئے انداز سے دیکھا ہے۔ اس کے لئے علاوہ اساعیلیوں پر دو سری اہم کتابیں یہ ہیں۔

- 1- Hodgson, M.G.S.: The Order of Assassin. The Hague 1968
- 2- Lewis, B.: The Assassin. London 1967

برصغیر میں نو آبادیاتی دور میں اٹھنے والی ہندو سکھ اور اسلامی ندہبی تحریکوں کے لئے

1- Jones, K.W.: Socio-Religious Reform

Movements in British India. Combridge 1984

اس موضوع پر دو سری کتابیں ہے ہیں۔

1- Earquhar, J.N.: Modern Religious Movements in India. New York - 1919

پروفیسر مجیب کی کتاب ہندوستان میں مسلمانون کے تاریخی کردار کو سمجھنے کے لئے بھڑین کتاب ہے۔

1- Mujeeb, M.: The Indian Muslims, London 1967

- 1- Sen, S.D.: Social and Religious Reform Movements. Culcutta 1979
- 2- Smith, B. (Ed.): Religion and Social conflict in South Asia. London 1979

1- Narang, G.C.: Transformation of Sikhism. New Delhi 1956

- 2. Archer, J.C.: The Sikhs in Relation to Hindus Muslims, Christians and Ahmidyas. Princeton 1946.
- 3- Cyrewal, J. S.: The Sikhs of tht Price Punjab. Combridge 1990

عیسائیت میں اصلاح تحریک ند ب کا سرمایہ داری کے عروج میں کیا حصہ ہے۔ اس کے لئے یہ دو کتابیں انتمائی اہم ہیں۔

- 1- Weber, M.: The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism. (1904-06)
- 2\_ Tawney, H.: Religion and the Rise of Captilism. A Mentor Book 1953.

- 1- Dickans, A.G.: The age of Humanism and Reformation 1972
- 2- Hale, J.R.: Renaissance -- Europe 1977.

موجوده دور میں عیسائیت کیودیت اسلام کیدومت و بدھ مت میں بنیاد پرست تحریکوں کے لئے دیکھیئے۔

Marty, M.E. and Appleby, R.S.: Fundamentalism Observed University of Chicago 1991

تقتیم کے بعد ہندوستان پاکستان میں جو جدید نہ ہی رجمانات ہیں ان کے لئے

ويكهي

ضیاء الحن فاروقی و مشیر الحق (مدیران) فکر اسلامی کی تشکیل جدید لامور (؟)

مولانا وحيد الدين خان - فكر اسلامي لاهور 1996ء